
МИНИСТЕРСТВО ОБРАЗОВАНИЯ 

АЗЕРБАЙДЖАНСКОЙ РЕСПУБЛИКИ 

 

БАКИНСКИЙ СЛАВЯНСКИЙ УНИВЕРСИТЕТ 

 

 

 

 

РЕНА ЭЮБОВА 

 

 

 

СПОСОБЫ ВЫРАЖЕНИЯ 

АВТОРСКОЙ ПОЗИЦИИ В ДРАМЕ 

 
(на материале русской и азербайджанской 

драматургии 60-90-х годов ХХ века) 

 

 

 

Учебное пособие 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Издательский дом 

«ЗЕНГЕЗУРДА» 

Баку – 2022  



 
Редакторы: доктор филологических наук, профессор 

Мамедханова Наида Самал гызы 

 

доктор филологических наук, профессор 

Мусаева Белла Сирас гызы 
 

Рецензенты: доктор филологических наук, профессор 

Рагимова Эльмира Абдулла гызы 
 

доктор философии по филологии, доцент 

Наджафова Зоя Исмаил гызы 
 

доктор философии по филологии, доцент 

Багирова Айсель Низами гызы 
 

доктор философии по филологии, доцент 

Агаева Сабина Октай гызы 

 

 
Способы выражения авторской позиции в драме (на материале русской и 

азербайджанской драматургии 60-90-х годов ХХ века). Учебное пособие. ─ 

Баку: Издательский дом «Зенгезурда», 2022 г. –  104 стр. 
 

 

 

 

 

 

 

470202600000 
Qrifli nəşr 

512-2022 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

© Рена Эюбова, 2022 



3 

ОГЛАВЛЕНИЕ 
 

ВВЕДЕНИЕ  .......................................................................................  4 

 

ВСПОМОГАТЕЛЬНЫЙ ТЕКСТ И ПОДТЕКСТ  

КАК СРЕДСТВО ВЫРАЖЕНИЯ АВТОРСКОЙ 

ПОЗИЦИИ В ДРАМЕ  .....................................................................  10 

 

ВОПРОСЫ И ЗАДАНИЯ  ...............................................................  57 

 

СЮЖЕТНО-КОМПОЗИЦИОННЫЕ ВЫРАЖЕНИЯ 

АВТОРСКОЙ ПОЗИЦИИ В ДРАМЕ  ..........................................  58 

 

ВОПРОСЫ И ЗАДАНИЯ  ...............................................................  99 

 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ  ................................................................................  100 

 

СПИСОК ИСПОЛЬЗОВАННОЙ ЛИТЕРАТУРЫ  ....................  101 

 

 

 

 

 

  



4 

ВВЕДЕНИЕ 
 

Произведения искусства, представляющие собой образную 

картину окружающей жизни, как известно, отражают авторский 

взгляд на мир, его концепцию человека и мира. Подлинная суть 

искусства – быть моделью, выражающей отношение художника к 

действительности. 

Художественная литература, раскрывающая многообразные 

взаимосвязи человека и среды, направленная на нравственное 

воспитание читателя и имеющая огромное эстетическое значение, 

немыслима без активного авторского присутствия. «Поэт оду-

шевляет картину своим чувством, своею мыслю» – писал В.Г. Бе-

линский в XIX веке [4, 906]. 

Настоящий художник слова, даже при кажущейся порой бес-

пристрастности, при всем своем желании не сможет полностью 

освободиться от того, чтобы не занять определенную позицию к 

тому, о чем пишет, и, следовательно, не выразить свои симпатии 

и антипатии. Авторское отношение проявляется в самых различ-

ных формах, и следует отметить, что способы выражения автор-

ской позиции в художественном произведении довольно успешно 

исследуются в литературоведении.  

Однако следует признать, что проблема авторской позиции и 

способов её выражения рассматривается в основном на материале 

эпоса и лирики, третий же род литературы – драма – в этом ас-

пекте представлен весьма немногочисленным количеством работ. 

Причины подобного «невнимания» к драме прежде всего можно 

усмотреть в ее родовой специфике, заключающейся в том, что 

прямое авторское слово в драме встречается в основном во вспо-

могательном тексте, в целом же авторская речь сводится к мини-

муму. 

Определяя особенности литературных родов, В. Белинский 

писал: «В лирической поэзии поэт является нам субъектом, и по-

тому-то в ней так часто и такую важную роль играет его лич-

ность, его «я», а ощущения и чувства, о которых он говорит, как о 



5 

своих собственных, будто бы одному ему принадлежащих, мы 

приписываем себе, узнаем в них моменты собственного духа. 

Эпический поэт, скрываясь за событиями, которые заставляют 

нас созерцать, только подразумевается, как лицо, без которого мы 

не знали бы о совершившемся событии, он даже и не всегда бы-

вает незримо присутствующим лицом: он может позволять себе 

обращения к самому себе, говорить о себе или, по крайней мере, 

подавать свой голос об изображаемых им событиях. В драме, 

напротив, личность поэта исчезает совсем и как бы даже не пред-

полагается существующей, потому что в драме п событие говорит 

само за себя, современно развиваясь и с внутренней, и с внешней 

стороны своей» [6, 499]. 

Представление о том, что взгляд автора на действительность 

может быть выражен только опосредовано, не допуская лириче-

ских высказываний автора, долгое время считалось незыблемым. 

Так, отмечая специфическую форму драматического произведе-

ния, А.М. Горький писал: «Пьеса – драма, комедия – самая труд-

ная форма литературы, - трудная потому, что пьеса требует, что-

бы каждая единица, действующая в ней, характеризовалась и сло-

вом, и делом самосильно, без подсказывания со стороны автора. 

В романе, повести – люди, изображаемые автором, действуют при 

его помощи, он все время с ними, он подсказывает читателю, как 

нужно их понимать, объясняет ему тайные мысли, скрытые моти-

вы действий изображаемых фигур, оттеняет их настроения опи-

саниями природы, обстановки и вообще все время держит их на 

ниточках своих целей, свободно и часто незаметно для читателя, 

очень ловко, но произвольно управляет их действиями, словами, 

делами, взаимоотношениями, всячески заботясь о том, чтобы 

сделать фигуры романа наиболее художественно ясными и убе-

дительными. 

Пьеса не допускает столь свободного вмешательства автора, в 

пьесе его подсказывания зрителю исключаются. Действующие 

лица пьесы создаются исключительно и только их речами, то есть 

чисто речевым языком, а не описательным» [14, 594]. 



6 

Не оспаривая определений В. Белинского и М. Горького в це-

лом, в то же время нельзя не отметить, что теория драмы, имею-

щая древнюю историю (как известно, уже первое научное сочи-

нение, содержащее в себе основы теории литературы - «Поэтика» 

Аристотеля - была по сути теорией драмы), сохраняя на протяже-

нии веков незыблемость основных родовых признаков драмы – 

ориентацию на постановку, острую конфликтность и т.д., не раз 

испытывала необходимость в ломке уже установившихся пред-

ставлений, ибо практика драмы, находящейся как никакой другой 

род литературы в непрерывном движении, обогащалась и изме-

нялась с изменениями в самом обществе.  

В корректировке в этом смысле нуждается и постулат о не-

вмешательстве автора драматического произведения в изобража-

емые события, что утверждалось в вышеприведенных цитатах. 

Так, конец Х1Х – начала XX века – время бурных социальных 

катаклизмов – породило в искусстве направление «новой драмы», 

связанное с именами Ибсена, Гауптмана, Метерлинка, Чехова. 

Поиски новых форм освоения действительности приводят и к ак-

тивизации личностного отношения к изображаемому, в связи с 

чем авторский голос все более явственно вторгается в художе-

ственную ткань драматического произведения. 

Тенденция эта позволяет более заметно ощутить связь драмы с 

другими родами литературы, зачатки чего изначально заложены в 

ней. Как пишет Гегель: «Среди особых видов искусства слова 

драматический есть именно то, которое в себе объединяет объек-

тивность эпоса с субъективным принципом лирики в более непо-

средственной данности, изображая в себе замкнутое действие, как 

реальное, также возникающее из внутренней сферы развивающе-

гося характера, как действие, в результате драмы определяемое из 

субстанциальной природы целей, индивидов и коллизий» [10, 

329]. Гегелевское определение охватывает характеристические 

черты драмы в единстве, как взаимопроникающие и взаимоопре-

деляющие начала. Динамичность этого определения позволяет 

объять и новые тенденции развития драмы – и «эпический театр» 



7 

Брехта, и усиление лирического, «личностного» элемента в пьесе 

(например, пьесы А.П. Чехова). 

Эта формула, запечатлевшая закономерности драмы, принцип 

композиции важна, прежде всего, тем, что подчеркивает связь 

этого рода литературы с эпосом и лирикой, а не поднимает между 

ними непроходимую стену, как например, это сделано в «Краткой 

литературной энциклопедии»: «В отличие от лирики и подобно 

эпосу, драма воспроизводит прежде всего внешний по отноше-

нию к автору мир – взаимоотношения между людьми, их поступ-

ки, возникающие между ними конфликты. Но в отличие от эпоса, 

она имеет не повествовательную, а диалогическую форму. В ней, 

как правило, нет места внутренним монологам героев, авторским 

характеристикам персонажей и прямому анализу изображаемого» 

[23, 321]. 

Подобные утверждения опровергаются самой драматургиче-

ской практикой. Процесс эпизации и лиризации драмы, начав-

шейся в конце прошлого века, находит свое бурное развитие во 

второй половине XX века, ознаменовавшейся значительными со-

бытиями политического и социального характера, и приводит к 

заметному обогащению форм выражения авторской позиции в 

драматургии. Отсюда и наметившийся интерес к разработке про-

блемы выражения авторской позиции в драме в последние деся-

тилетия минувшего века. Как уже было отмечено выше, работ на 

эту тему не столь много, но даже имеющиеся в наличии исследо-

вания свидетельствуют о том, насколько данная проблема инте-

ресна, перспективна и актуальна. 

Способы выражения авторской позиции в драматургии нахо-

дятся в постоянном развитии. Это связано с особенностями обще-

го литературного процесса в каждой из моментов его развития, 

различием творческих почерков драматургов, с жанрово-стилевой 

спецификой произведения. Немаловажное значение в выборе 

способа выражения позиции автора в драме играет общественно-

политическая ситуация, время написания произведения. В этом 



8 

смысле интересный материал для исследования представляет 

русская и азербайджанская драматургия 60-90-х годов.  

Прежде всего, надо сказать, что литература русского и азер-

байджанского народов, находящихся долгие годы в одном куль-

турном, политическом и экономическом пространстве, наряду с 

ярко выраженной национальной спецификой имели множество 

типологических сходств, вызванных общностью социальных и 

политических целей и задач. Типологическая общность проявляла 

себя в выборе тем, конфликтов, в постановке проблем, а главное – 

той тенденции, которая характеризовала всю литературу 60-90-х 

годов – гуманизацию конфликта и героя, стремление утвердить 

приоритет извечных нравственных ценностей, независимых от 

конъюнктурных соображений и социального заказа. 

Известно, что 60-90-е годы представляют собой самый разно-

характерный период в плане общественно-политической ситуа-

ции в бывшем Союзе. Они вбирают в себя так называемую «отте-

пель» - 60-е годы, когда наметился поворот к демократизации 

общества, когда ослаб политический прессинг и когда, оконча-

тельно, порвав с пресловутой «теорией бесконфликтности», дра-

матургия, как вообще вся литература, взяла курс на примат обще-

человеческих ценностей над политическими и идеологическими, 

на обостренное внимание к жизни и внутреннему миру отдельной 

личности. За «оттепелью» наступили годы, получившие печаль-

ное название «застой», возродившие в не формулированном виде 

требование не обобщать отрицательных явлений в обществе, 

ужесточившие негласную цензуру. Однако драматургия уже не 

свернула с избранного курса, ища в самых неблагоприятных 

условиях возможности для раскрытия народу правды о бесспор-

ном неблагополучии в общественной жизни. Именно такая лите-

ратура исподволь готовила те изменения, которые произошли по-

том – эпоху перестройки и гласности, распад «нерушимого сою-

за», обретение независимости государственных республик, ко-

лоссальные перемены в идеологии и менталитете, коренные из-

менения в экономике и пр. 



9 

Драматургия народов бывшего Союза, и в частности, русская и 

азербайджанская драматургия в 60-90-е годы характеризуется все 

большим усложнением художественной выразительности, худо-

жественного мышления, обращением драматургов к открытой 

экспериментальности. Все это сказывалось и на усилении субъ-

ектно-личностного отношения в драматургии. Способы выраже-

ния авторской позиции оказывались, как уже было отмечено вы-

ше, в прямой связи со временем. Так, например, цензурные рамки 

порой не давали возможности открыто выразить свою позицию. 

Отсюда, даже иногда создавалось впечатление аморфности, не-

определенности концепции художника. Однако талантливые и 

смелые драматурги различными путями пытались донести чита-

телю свою точку зрения на происходящее в стране, резко отли-

чающуюся от официальной. В пьесах А. Вампилова, А.Гельмана, 

Р.Ибрагимбекова, Анара и др. через широкое использование сим-

вола, аллюзий, аллегорий, пространственно-временных смещений 

и многих других художественных приемов до читателя и зрителя 

доводилась авторская позиция, авторское слово. 

 

 

 

 

  



10 

ВСПОМОГАТЕЛЬНЫЙ ТЕКСТ И ПОДТЕКСТ 
КАК СРЕДСТВО ВЫРАЖЕНИЯ АВТОРСКОЙ 

ПОЗИЦИИ В ДРАМЕ 
 

Усиление субъектно-личностного начала в русской и азербай-

джанской драматургии 60-90-х годов, нашло свое заметное отра-

жение в ремарках, в заглавиях пьес, в перечне действующих лиц. 

Среди этих драматургических форм, объединенных общим 

названием – вспомогательный текст, особо выделяются ремарки, 

в которых более всего слышно прямое авторское слово, в силу 

чего в них заключены большие потенциальные возможности для 

активного выражения авторской позиции. 

Великий русский писатель и драматург Н.В. Гоголь, прида-

вавший огромное значение эстетической и воспитательной функ-

ции драматургии и театра, неоднократно подчеркивал неразрыв-

ное единство этих двух видов искусства. Очень точно и ясно 

определил он специфику драматического рода в письме к М. По-

годину, где писал: «А что из того, когда пьеса не будет играться? 

Драма живет только на сцене. Без нее она, как душа без тела» [13, 

455]. Действительно, полнокровную, полноценную жизнь драма 

получает только на сцене, когда общими усилиями творческого 

коллектива театра герои приобретают плоть и кровь, а замысел 

автора – вполне законченную форму. Эта родовая особенность 

драмы выдвинула в качестве ее важнейшего компонента ремарку 

(в переводе с французского – пояснение), функция которой пер-

воначально ограничивалась подсказкой актеру и режиссеру, т.е. 

ремарка являлась как бы связующим звеном между пьесой и те-

атром. Эта функция ее в течение нескольких веков оставалась 

неизменной, что давало основание литературоведам отводить ей 

только служебную роль. Как пишет известный исследователь 

драматургии В.Сахновский-Панкеев: «Ремарка не несла на себе 

никакого отпечатка метода, стиля, художественной индивидуаль-

ности. Тем самым она оказалась вне литературы» [29, 232]. Таким 

образом, ориентация на постановку, определяя роль и значимость 



11 

ремарок, в то же время «сработала» против нее, ограничив ее 

возможности. При этом как-то забывалось, что драма все-таки – 

это род литературы, а ремарка – ее неотъемлемая часть. 

Однако уже с середины XIX века в связи с усилившимся инте-

ресом к быту и психологии человека роль ремарок возрастает. В 

пьесах А. Островского, А. Чехова, Б. Шоу, Т. Уильяма и др. мож-

но увидеть развернутую ремарку, носящую несколько беллетри-

зованный характер.  

Взгляд на ремарку как чисто служебный текст, не связанный с 

содержанием пьесы, уверенно и смело опровергался практикой 

драматургии. Безусловно, ремарка продолжает выполнять слу-

жебные функции, начавшийся в середине XIX века процесс раз-

ворачивания ремарок, расширения выполняемых ею задач, 

наполнения эпическим и лирическим содержанием набирал силу, 

и уже в начале ХХ века ремарка, отражая настроение, атмосферу 

действия, проявляя в себе черты творческой индивидуальности 

писателя, стала одним из важнейших факторов выражения автор-

ской позиции. 

В ремарках появляется возможность непосредственно выска-

зать свой взгляд на мир, выразить свои гражданские и человече-

ские пристрастия. Эволюция ремарки начинается с усилением в 

ней эпического, описательного начала, но вскоре в нее вторгается 

и лирический элемент. Для подтверждения этой мысли достаточ-

но сравнить ремарки в пьесах А. Островского и А.П. Чехова. Если 

у Островского акцент делается на подробное описание обстанов-

ки действия, объективную передачу внешнего поведения персо-

нажей, без проявления к ним своего отношения, то в чеховских 

ремарках отчетливо слышна лирическая интонация, личностное 

отношение автора к изображаемому. 

Надо отметить, что проникновение прямого авторского слова в 

текст ремарки одни связывают с эпизацией драмы, другие – с ли-

ризацией. Так, Б. Брехт писал: «Сцена стала повествовать. Теперь 

уже рассказчик не исчезал с исчезновением» четвертой стены» 

[17, 671]. Эта же мысль прозвучала и в дискуссии, которая про-



12 

шла на страницах журнала «Театр» в 1979 году под рубрикой 

«Театр. Драма. Проза». В.Сахновский-Панкеев, напротив, связы-

вал проникновение авторского слова в пьесы с лиризацией драмы 

[30, 50]. Но в обоих случаях с введением авторского слова в ре-

марки, драматургическая структура изменяется н приобретает 

новые черты, которые раньше не были свойственны драме как 

роду литературы.  

Как известно, 60-70 годы в истории литератур народов бывше-

го Союза ознаменовались как период бурного расцвета лирико-

психологического направления. Явление это стало настолько по-

пулярным, что некоторые исследователи лаже пытались все жан-

ровое разнообразие драматургии этих и последующих лет свести 

к унифицированию под «лирико-психологический» жанр [32, 72]. 

Но в этом можно уловить симптом, характеризующий тенденцию 

современной драматургии к психологизму и лиризации, что стало 

органичным для пьес и другого жанра. Например, даже в пьесах 

на так называемую производственную то тему можно заметить 

углубление психологизма, выявление личностного отношения 

автора. 

Названная тенденция сказалась на всех уровнях пьесы, заметно 

коснувшись и структуры ремарки. В пьесах И.Эфендиева, 

Н.Хазри, А.Арбузова, А.Гельмана, и др. стремление проникнуть 

вглубь человеческой психологии, понять происходящие в ней 

процессы, желание выразить свое личное, заинтересованное от-

ношение к изображаемым характерам и событиям необычайно 

активизировало субъективно-личностное начало, что нашло свое 

отражение в обогащении форм ремарок. 

Проникновенно лиричны и отмечены неповторимой авторской 

интонацией ремарки пьесы А. Арбузова, которого по праву мож-

но назвать достойным продолжателем чеховских традиций и ко-

торый положил начало лирико-психологической драме в совре-

менной драматургии. Еще в пьесе «Таня», написанной в 30-е го-

ды, заметно ощущалась лирическая струя арбузовского творче-

ства. Даже само название пьесы, такое будничное, простое, за-



13 

ключающее в себе милую, обаятельную женственность в годы, 

когда гремели марши энтузиастов, а женщин призывали к герои-

ческим деяниям, говорило о желании автора заглянуть в душу 

человека, разобраться в его простых, человеческих проблемах. В 

ремарках «Тани», которые никак нельзя рассматривать только как 

указание актерам, чувствуется какое-то особое, неуловимое 

настроение автора, сочувствующего, неравнодушного к своим 

героям. И счастливая (пока!) жизнь молодоженов – Тани и Гер-

мана, и глубокое потрясение героини от потери ею своего кро-

шечного сына, и новое возрождение Тани к жизни – все это нахо-

дит свое отражение наравне с диалогами в авторских ремарках. 

Обратимся к примеру. После того, как читатель узнает о смерти 

Юрика – сына Тани, драматург пишет: «В комнате тихо. За окном 

стемнело. В соседних домишках зажглись огни, где-то неподале-

ку в саду засела веселая компания - слышится пение и звон гита-

ры: 

Позарастали стежки-дорожки, 

Где проходили милого ножки, 

Позарастали мхом-травою... 

Таня подходит к окну, садится у подоконника. С улицы слыш-

но, как бьют часы, им отвечают другие, третьи. Гаснут огни. 

Настает ночь. Таня молча сидит у раскрытого настежь окна. Где-

то стороной проходит гроза. Вдали гудят далекие поезда. Снова 

бой часов. Таня сидит молча. Кричат петухи. Даль за окном розо-

веет. Так проходит ночь. Настает рассвет. На дворе поют птицы. 

Восходит солнце. Вдали грохочет электричка. Таня медленно 

поднимает голову, смотрит на улицу. Со двора слышен звонкий 

мужской голос: «Дуська, Ду-усь, на занятия...». И где-то рядом 

радио передает утреннюю зарядку: «Начали. И раз, и два, и три. 

На раз – вдох, на три – выдох. Дышите полной грудью... полнее, 

полнее. И раз, и два. Начали сначала... все сначала...» [2, 679]. В 

комнату падают первые лучи солнца. Наверху на рояле играют 

пустячную песенку. Наступает утро». Ремарка эта вмещает в себя 

глубокий смысл. Таня потеряла единственного родного человека 



14 

(«В жизни у нее только и есть, что Юрка. А помрет – ничего у нее 

не останется», - говорит няня), но жизнь продолжается, и эта 

мысль – главное в ремарке. С точностью оператора автор фикси-

рует смену ночи и дня: здесь нет ничего лишнего, даже песня, 

включенная в текст ремарки, как бы напоминает потерянную лю-

бовь Тани. В ремарке много символичного. И голос диктора, два-

жды повторившего «Сначала...всё сначала...», и первые лучи 

солнца, возвещающие о наступлении нового дня, как бы подска-

зывают Тане, что надо с новыми силами начать новую жизнь. 

«Отличительным признаком ремарки, - пишет В.И. Комарова, 

является статичность (выделено нами - Р.Э.) в изображении об-

становки, заключающаяся в отсутствии всякого «движения». Ре-

марки представляют собой такое описание, в котором «застыв-

шими» оказываются не только вещи, предметы, создающие об-

становку, но и действующие лица, принимающие участие в той 

или иной сценке» [24, 224]. Однако, как мы видим, А. Арбузов 

полностью опровергает эту мысль. В приведенной ремарке угол 

зрения автора как бы перемещается во времени, при помощи чего 

достигается передача авторского представления о вечности бы-

тия, об обновлении жизни, о необходимости бороться и выживать 

в любых, даже самых трагических обстоятельствах. Мысль авто-

ра, своеобразно воплотившаяся в этой ремарке, позже в пьесе 

«Мой бедный Марат» нашла свое открытое выражение в словах 

героя: «Даже за день до смерти не поздно начать жизнь сначала» 

[2, 510]. 

Стремление драматурга через ремарки высказать свое «я» 

нашло свое дальнейшее развитие в пьесах «Иркутская история», 

Арбата», «Мой бедный Марат», «Старомодная комедия» и др. где 

поднимаются важные нравственные проблемы, имеющие обще-

человеческое значение – любовь, одиночество, старость и т.п., 

сопровождаются ремарками, в которых явственно проступает 

личностная интонация, особенности творческого почерка драма-

турга. Обратимся к одной из самых задушевных и в определенной 

мере грустных, тревожных пьес А. Арбузова – пьесе «Сказки ста-



15 

рого Арбата». Здесь автор по-своему выражает интерес к внут-

ренним переживаниям человека, к духовной стороне его жизни. 

Драму одиночества и утраченных надежд переживает чувствую-

щий неумолимое приближение старости кукольных дел мастер 

Федор Балясников. Он пока полон сил, таланта, жажды жизни. Но 

уже задумался о пределах своих возможностей, хотя пытается 

держаться этаким бодрячком. 

Арбузов сразу же с каким-то обостренным вниманием начина-

ет приглядываться к нему и как бы приглашает читателя остано-

вить на нем внимание. Пьеса начинается пространной ремаркой, 

которая должна подготовить читателя к восприятию этого героя. 

«Итак, - позднее утро, ранняя осень. За окном хорошая погода. Из 

соседней комнаты доносится довольно внятное рычание, а затем в 

кабинете появляется и сам автор пения, Федька Балясников, со-

всем не старый человек лет шестидесяти. Вид его не вызывает 

сомнений, что он только что проснулся. Добродушие и азарт, 

мощное телосложение и веселая ленца выгодно отличают его от 

подавляющего большинства его погодков. Пройдясь по комнате в 

не запахнутом халате, он подходит к письменному столу, где об-

наруживается огрызок вчерашнего бутерброда. Эта находка раду-

ет Балясникова, и он съедает ее. Стоящая рядом с чернильницей 

пивная бутылка, к счастью, тоже оказывается не пустой, и остаток 

бутерброда, таким образом, запивается остатками пива. Эпизод 

этот удовлетворяет Балясникова, и он, хлопнув себя по животу, 

вновь на мгновение отдается пению. Сидящие и стоящие на мно-

гочисленных полках куклы и игрушечные звери с радостным 

волнением прислушиваются к его исполнению. Однако, взяв в 

руки игрушечный пистолет, Федя следует по комнате дальше. 

Остановившись у какого-то пестрого веселого жирафа, он не-

одобрительно восклицает: «Нахал!» и дважды палит на него из 

пистолета. Наконец, он добирается до телефона, плюхается в 

кресло и набирает нужный номер» [2, 679]. 

Эта ремарка, так же, как и приведенная выше ремарка из «Та-

ни» носит описательно-повествовательный характер. Но в отли-



16 

чие от первой, где драматург не выходил за рамки «объективно-

го» изображения, беспристрастного комментирования смены 

времени суток, а авторская мысль проявлялась в самой ткани по-

вествования, в повторах, здесь мы заметно ощущаем «субъектив-

ность» автора, его личностное отношение к герою, что достигает-

ся благодаря шутливо-ироничной интонации, ярко выраженным 

оценочным эпитетам, олицетворениям. Эмоциональный тон под-

держивается и указанием на «настроение» кукол и зверушек. 

«Одушевление» безжизненных игрушек показывает привязан-

ность героя к творению своих рук. Куклы – часть его самого, про-

должение его жизни. Характерно, что радость и веселье, отража-

ющееся на их лицах - это состояние и самого героя. Поэтому не-

удивительно, что после отъезда Виктоши – девушки, которая 

пробудила в сердце стареющего художника самые нежные чув-

ства, «куклы притаились, погрустнели». Драматург не скрывает 

своей симпатии к герою, он призывает читателя любоваться им. В 

приведенной ремарке, где на первый взгляд, дана довольно жиз-

нерадостная картина, подспудно звучит и тревога, неуверенность. 

Она т в неряшливости, неопрятности внешнего вида героя и ин-

терьера комнаты (не запахнутый халат, объедки бутерброда, 

недопитая бутылка и пр.) - все это свидетельствует о неблагопо-

лучии быта Балясникова. Как бы ни бодрился, он боится прибли-

жения старости, боится отстать от жизни, и от этого в пьесе не 

исчезает ощущение тревоги. Постоянным рефреном стали вопро-

сы: как не испугаться, как не погаснуть до срока, как преодолеть 

себя и не опустить руки. И это передано через все компоненты 

художественной формы пьесы и находит своеобразное выраже-

ние в ремарках. 

Характерной особенностью многих арбузовских пьес стало 

точное определение в них времени действия. Автор настойчиво 

требует, чтобы мы помнили о времени. Время ведет людей по до-

рогам, сводит и разводит, испытывает, растит и уничтожает; лю-

ди проявляются во времени, временем проверяются и судятся. 

Так, показывая историю формирования, возмужания, обретения 



17 

через ошибки и заблуждения своего места в жизни героев пьесы 

«Мой бедный Марат», драматург останавливается на трех перио-

дах из их жизни. Первая часть пьесы воскрешает события марта-

мая 1942 года, во второй части герои действуют в марте-мае 1946 

года, а последняя их встреча происходит в декабре 1959 года. 

Этим постоянным напоминанием о времени Арбузов стремится 

подчеркнуть связь героев с окружающим их миром, оценить их 

духовные качества на протяжении целой исторической полосы, 

охватывающей десятилетия. 

Начало пьесы рисует трех юных персонажей в обстановке ле-

нинградской блокады, перед лицом смерти и голода, в обледене-

лой комнате полуразрушенного дома, где их свели друг с другом 

случайности осадного быта, бомбежек, артиллерийского обстре-

ла. «Одна из немногих уцелевших квартир в полуразрушенном 

доме на Фонтанке. Комната почти пуста: вещи сожжены, только 

громоздкий, тяжелый буфет остался и большая широкая тахта. На 

ней, укутанная чем попало, Лика. Скоро вечер, и в комнате весен-

ние ленинградские сумерки. 

Тихонько отворилась дверь, на пороге появился Марат, с неко-

торым удивлением оглядел комнату, увидел Лику. Молчание 

длилось недолго» [2, 679]. В этой ремарке незримо присутствует 

авторский взгляд. Как кинооператор, он дает вначале общий план 

– дом. Затем объектив приближается, охватывает комнату, вся 

обстановка которой выдает блокадный кошмар. Затем крупным 

планом показаны герои. 

Во второй части изображена та же комната, но узнать ее уже 

трудно, так как послевоенное время наложило свой отпечаток и 

на обстановку. Чувствуется, что война уже кончилась и жизнь 

входит в свою колею. Если в первой ремарке определение «уку-

танная чем попало» подчеркивало беззащитность, беспомощность 

героини, то теперь Лика – самостоятельная девушка, она «с удоб-

ством сидит на тахте». Так, в нескольких словах драматург пока-

зал не только изменение обстановки, но и внутреннее изменение 

самой героини. 



18 

В ремарке, предваряющей третью часть, лирическая авторская 

интонация проявляется более отчетливо. Щемящий душу вопрос, 

нашла ли мебель свое место, и отрицательный ответ на него, про-

звучавший в тексте ремарки, как бы ассоциируется с мечущимися 

душами, с поисками своего места в жизни героев – Лики, Марата, 

Леонидика. Каждый из этих героев тяжело переживает горечь 

утраченных иллюзий, неосуществленных надежд. Марата томит 

любовь к Лике, его мучает собственное безволие, из-за которого 

он отказался от дела, которое могло бы стать главным делом его 

жизни; не сбылась мечта Лики о научной деятельности в области 

медицины; Леонидик осознает свою заурядность, и это гнетет его. 

Брак между Ликой и Леонидиком не принес счастья никому из 

них. Внутреннее состояние, сомнения, тревогу героев драматургу 

очень точно удается передать через ремарки. Конечно же, полно и 

более отчетливо внутренний мир героев раскрывается посред-

ством их речи: диалогов, монологов, но у Арбузова очень боль-

шая нагрузка в этом плане падает и на долю ремарок. Так, если 

собрать воедино все ремарки, то уже по ним одним можно было 

бы сделать выводы о состоянии героев, об отношении автора к 

каждому из них. Обратимся к примерам: «Лика хотела возразить 

Марату, но нужные слова не приходили ей на память и ей всего 

на всего пришлось улыбнуться - испуганно и растерянно» [2, 505-

506]. Это после исповедального монолога Марата, когда он пыта-

ется пробудить в Лике, Леонидике желание изменить свою жизнь, 

не идти по накатанному пути, обрести свою дорогу. Лика и не 

могла возразить, потому что, как бы ни были горьки слова Мара-

та, в них была правда, и автор молчанием, страхом, растерянно-

стью Лики подчеркивает эту правоту.  

Подобная личностная интонация в голосе автора, его сочув-

ствие героям слышится и в авторских ремарках известного азер-

байджанского драматурга Ильяса Эфендиева, с чьим именем свя-

зано начало развития лирико-психологического направления в 

национальной драматургии, которое в последующие годы стало в 

ней ведущим. 



19 

Наиболее характерные черты творческой манеры драматурга 

нашли свое отражение в пьесе «Ты всегда со мной», проявляясь 

прежде всего в пространных ремарках, придающих пьесе особую 

лирическую окрашенность. Ремарки пьесы, с одной стороны, 

способствуют раскрытию характеров, а с другой - являются важ-

ным средством выявления авторского отношения к ним, автор-

ской позиции. Главный акцент в пьесе делается на показ станов-

ления характера молодой девушки под влиянием любви и добра. 

Эта же тема стояла и в центре арбузовской пьесы «Иркутская ис-

тория», о чем прямо говорилось в самом начале пьесы в диалоге 

Девушки и Юноши («А правда ли, что, полюбив, человек рас-

прямляется, как цветок на снегу?) [2, 274].  

Извечные общечеловеческие темы: любовь, одиночество, 

необходимость внимания к человеку, отношения между родите-

лями и детьми стоят и в центре пьесы «Ты всегда со мной». Пока-

зывая любовь девятнадцатилетней девушки к сорока шестилет-

нему директору завода Гасан-заде, писатель не ставил задачей 

рассказывать о превратностях любви. Ему важно было рассказать 

о том, как стремление к идеалу – а Гасан-заде, как видно из со-

держания пьесы, был идеалом для девушки, лишенной материн-

ского тепла, чувствующей себя одинокой и в семье, и в обществе, 

- может изменить жизнь человека, наполнить ее глубоким смыс-

лом. Наргиля – так зовут героиню – не поступила в институт, не 

работает, фактически изгнана из родного дома отчимом, ей тяже-

ло видеть постоянный страх матери пред таким ничтожеством, 

как Фарадж, она не приемлет образа жизни Сурик, легкомыслен-

ной девицы, проводящей все свое время на вечеринках, в веселых 

компаниях. Поэтому-то она и потянулась, как цветок к солнцу, к 

Гасан-заде – умному, доброму человеку, способному понять душу 

этой не по возрасту много пережившей девушки. 

Наргиля появляется в пьесе с самого начала, хотя еще не при-

нимает участия в действии. В первой же ремарке, открывающей 

пьесу, автор настойчиво обращает внимание читателя на эту де-

вушку, которая как бы преследует Гасан-заде, не сводит с него 



20 

глаз, следит за каждым его движением. Хотя Наргиля не произ-

несла еще ни слова, читателю ясно, что она взволнована, что го-

товится к чему-то важному, связанному с Гасан-заде. «Вокзал. 

Через минуту отойдет поезд. На переднем плане Гасан-заде. Он 

кому-то улыбается. Это очень грустная улыбка. 

Мимо проходит Наргиля. Увидев Гасан-заде, девушка оста-

навливается, но Гасан-заде не замечает ее... 

Гасан-заде глубоко вздыхает, и опустив голову, идет к выходу 

в город. Наргиля вся подается вперед, словно хочет сказать ему 

что-то очень важное, но Гасан-заде проходит мимо. Наргиля про-

вожает его долгим, печальным взглядом» [41, 331]. 

Как можно заметить, ремарка создает определенный эмоцио-

нальный настрой, вызывая интерес к героине, и интерес этот от 

эпизода к эпизоду возрастает. Но в этой ремарке важно и другое – 

в описании жестов, взглядов героев нетрудно заметить авторскую 

симпатию к ним, тревогу за них. Смущенная, вся в смятении 

предстает Наргиля при первом знакомстве с Гасан-заде. Во всех 

ее словах и движениях сквозят детская непосредственность, уди-

вительная чистота и искренность. Наргиля счастлива, что, нако-

нец, познакомилась с Гасан-заде, который в ее представлении яв-

ляется воплощением того прекрасного, светлого, о чем она меч-

тала. Счастьем искрится каждое ее движение, и это хорошо пере-

дано в ремарках. Например, «Наргиля выбегает, приносит второй 

стакан чаю, и, пододвинув стул, садится напротив Гасан-заде. 

Чувствуется, что все происходящее – праздник для нее. Девушка 

старается казаться серьезной, но губы ее сами собой складывают-

ся в улыбку. Она не знает, как себя вести...» [41, 75]. 

В ремарках раскрывается одна из характерных черт творческо-

го прочерка И.Эфендиева – приверженность к контрастному по-

казу прекрасного и безобразного, света и тени. Рассмотрим ре-

марку, где автор впервые вводит в действие Фараджа – отчима 

Наргили, который представляет собой полную противополож-

ность Гасан-заде. Это грубый, бестактный, жестокий человек, 

державший в страхе свою жену, мать Наргили – Назакет. «Тяже-



21 

лыми шагами входит Фарадж. В глазах Назакет, следящих за ним, 

какой-то страх. Фарадж снимает соломенную шляпу, передает ее 

жене, и отправляется на кухню... Назакет следует за ним. Слыш-

но, как Фарадж умывается, громко фыркая. Наргиле невыносимо 

слышать эти звуки. Назакет входит с кастрюлей и ставит ее на 

стол. Появляется Фарадж, помахивая мокрыми руками. 

Фарадж: Полотенце! 

Назакет тут же бросается к нему с полотенцем. Потом он зна-

чительными шагами подходит к столу, садится. Назакет, стоя, 

смотрит как муж ест. В ее взгляде рабская покорность и страх. 

Все это время Наргиля в другой комнате пытается читать, но 

не может сосредоточиться. Потом оставляет книгу, берется за 

недоконченное рукоделие, но очень скоро отбрасывает и его. 

Чувствуется, что все происходящее в соседней комнате, мучи-

тельно для нее» [41, 64-65]. 

Совершенно очевидно, что в душе героини зреет бунт против 

барского поведения Фараджа и рабского преклонения перед ним 

матери. 

В сопоставляемых ремарках трудно не заметить резко кон-

трастного отношения автора к Гасан-заде и Наргиле, с одной сто-

роны, и Фараджу – с другой, его симпатии и антипатии. Чувства 

автора выражены в эпитетах с явно выраженным личностным от-

ношением, в показе противоположных эмоций в душе героини: 

праздник в душе от общения с Гасан-заде и невозможность выне-

сти присутствие Фараджа. 

С большой любовью и теплотой нарисован образ главного 

персонажа пьесы Гасан-заде, в котором воплощен нравственно – 

эстетический идеал автора. Любовь неожиданно врывается в 

жизнь этого уже немолодого, умудренного опытом человека, к 

которому судьба была не очень ласкова. Она приносит ему ра-

дость, ощущение полноты бытия в тот тяжелый для него период 

жизни, когда, проводив сына работать в Башкирию, он как нико-

гда почувствовал свое одиночество. Автор ставит своего героя в 

условия, когда нужно решать вопрос: как поступать честно в та-



22 

кой ситуации, имеет ли он право воспользоваться доверием этой 

неопытной девушки, которая моложе его сына, не почувствует ли 

она себя обойденной, несчастной, если свяжет свою судьбу сего-

дня с ним? И Гасан-заде принимает единственно верное в этой 

ситуации решение - он уезжает из этого города, дав возможность 

Наргиле испытать свою любовь временем, разлукой. Но Гасан-

заде – живой человек, и решение это ему дается нелегко. Хотя в 

отношении к Наргиле он ведет себя крайне сдержанно, не выда-

вая своих чувств, даже порой своим тоном напоминая строгого 

учителя, но в глубине души он мечтает о счастье с ней. То, что он 

тщательно скрывает даже от себя самого, вырывается наружу, 

независимо от воли героя, в сновидениях, содержание которых 

передается в ремарках. «Он постепенно засыпает. Музыка стано-

вится чуть громче... Свет меркнет, за окном темнеет... Наконец, 

становится совсем темно, и вдруг яркая молния освещает фигуру 

Наргили. Она стоит в дверях с ребенком на руках. Гасан-заде 

подходит к ней. Наргиля отстраняется, грозит пальцем, знаками 

объясняет Гасан-заде, что ребенок спит и кладет его в кроватку...» 

[41, 64]. Выражение счастья на лице героя после пробуждения и 

первая его реплика: «Какие иногда счастливые сны снятся», не 

оставляют сомнения в том, что перед нами мужественный чело-

век, умеющий подчинить чувства долгу. 

«От сердца – к сердцу. Таков путь настоящего творчества... Не 

существует искусства вне чувств, вне сложных и многообразных 

человеческих переживаний. Там, где холодный рассудок берет 

верх, гибнет творчество. Самое эффективное в мельчайших част-

ностях, заранее продуманное, но не прочувствованное автором 

произведение, оставит зрителя холодным. А самая скромная 

вещь, рожденная непосредственным чувством художника и со-

хранившая в себе человеческое тепло, непременно вызовет в зри-

теле ответное чувство, обретет над ним могучую власть» [27, 28-

29]. Эти слова, сказанные известным современным искусствове-

дом, с полным правом можно отнести и к пьесе «Ты всегда со 

мной». 



23 

Авторское отношение к событиям и героям явно ощущается и 

в ремарках пьесы «Песня остается в горах». Пьеса эта посвящена 

прошлым дням, установлению советской власти в Азербайджане. 

Надо отметить, что отношение к этому событию, радикально из-

менившему жизнь многих людей, с позиций сегодняшнего вре-

мени претерпело значительные изменения. Реальность, раскры-

вающаяся в многочисленных судьбах, документах, которые хра-

нились за семью печатями, то плачевное состояние, к которому 

пришло общество, позволили прийти к выводу, что революция, 

установление Советской власти было далеко не всегда благом для 

народа, как пыталась внушить господствующая идеология, а 

большим несчастьем, разбившим не одну судьбу, прошедшая 

плугом по живым человеческим душам. И хотя «Песня остается в 

горах» была написана в 1981 году, в период наивысшего расцвета 

административно-командной системы, драматургу удается пере-

дать объективное представление о событиях двадцатого года 

(возможно, правда, интуитивно, благодаря таланту и верности 

изображения жизни). 

Центральным персонажем пьесы является Шахназ, ставшая в 

силу социально-политических условий перед необходимостью 

выбора между братом, руки которого обагрены кровью крестьян, 

и мужем, олицетворяющим в уезде революционную власть. 

И.Эфендиев не скрывает, что выбор этот сопряжен для героини с 

тяжелой душевной драмой. Сочувствуя своей героине, стремясь 

показать ее душевное состояние, колебания, сомнения, Эфендиев 

в лирически окрашенных ремарках передает и свое личное отно-

шение к ней, и вызывает сопереживание читателя. Такова, напри-

мер, ремарка из IV картины II действия, где показана встреча 

Шахназ после разлуки с любимым. «Ниджат подходит, обнимает 

её. Шахназ невольно прижимается к его груди, как бы растворя-

ясь в страстной нежности. Слышно журчание горной реки, зали-

вается соловей. Шахназ, не отводя головы от груди Ниджата, от-

крывает глаза и смотрит на него; она выглядит очень счастливой» 

[41, 331]. Как видно, в ремарку вплетается голос торжествующей 



24 

природы: шум реки, переливы соловья. Вся эта картина напоми-

нает восточную миниатюру, которой, как правило, иллюстриру-

ются любовные газели. Драматург как бы любуется своими геро-

ями, его радует их счастье. Это ощущение передано и в лексиче-

ском, и в синтаксическом строе ремарки. 

Эмоциональный тон ремарок в последующих сценах резко ме-

няется. Как уже было сказано, героиня оказывается между двумя 

враждебными лагерями, с каждым из которых она связана кров-

ными узами. В практически безвыходной ситуации она решается 

на самоубийство, которое становится логическим разрешением 

того душевного конфликта, который вызревал в ней все эти годы. 

От сцены к сцене, от ремарки к ремарке, в которых слышится не-

равнодушный голос автора, его присутствие, показано изменение 

настроения и душевного состояния Шахназ. 

Характер ремарок, которые являются как бы посредниками 

между режиссером, актерами и драматургом и в то же время спо-

собствуют передаче авторского замысла, авторской позиции, ме-

няется в зависимости от жанровой направленности пьесы. Так, в 

рассмотренных пьесах А.Арбузова и И.Эфендиева эффект автор-

ского присутствия ощущается в пространных, лирически окра-

шенных ремарках с экспрессивной лексикой, тропами. Так как 

оба автора являются представителями лирико-психологического 

жанра в драматургии, то и характер их ремарок в целом остается 

неизменным, т.е. ремарки подобного плана отличают и «Не могу 

забыть», «Сожженные дневники», «Наша странная судьба» и др. 

И.Эфендиева, и «Старомодную комедию», «Сказки старого Арба-

та», «Вечерний свет», «Жестокие игры» А.Арбузова. 

Другую картину представляют авторские ремарки и творче-

стве А.Гель- мана. А.Гельман вошел в драматургию своими 

«производственными» драмами, где пытался вскрыть причины 

неблагополучия в экономике, показать бесхозяйственность, нело-

гичность многих привычных, укоренившихся представлений о 

стиле руководства и т.д. Все это, кажущееся далеким от сферы 

искусства, представляющееся скучным и сухим, под пером та-



25 

лантливого драматурга превращается в интересное, захватываю-

щее произведение, где самые «скучные» темы согреваются горя-

чим дыханием авторской заинтересованности; производственные 

проблемы здесь раскрываются сквозь призму нравственных пред-

ставлений о человеке и его месте. Каждая новая пьеса Гельмана – 

это крутой поворот, новый взгляд, неожиданный человеческий 

характер. Вслед за «производственными драмами», где нрав-

ственные проблемы вынесены на простор широких социальных 

связей и отношений, Гельман обращается к форме камерной пье-

сы-дуэта, носящей бытовой, психологический характер 

(«Наедине со всеми», «Скамейка»). 

Тематическое и жанровое различие в пьесах А.Гельмана отра-

жается и в их драматургических формах. Значительную разницу 

можно видеть и в построении, функциональной роли ремарок, 

через которые проявляются авторский голос и авторская позиция. 

В «производственных» драмах трудно найти пространные, 

описательные ремарки. Главное их отличие от чисто служебных в 

том, что они часто представляют собой краткую характеристику 

героя, причем через описание внешнего вида персонажа автор 

подчеркивает свою симпатию или антипатию к нему, разъясняет 

их внутреннее состояние, причину поведения, т.е. в определенной 

мере берет на себя функцию эпического повествователя. Возьмем 

к примеру, несколько ремарок из «производственной» пьесы 

Гельмана «Зинуля» (1985). Продолжая линию пьес 70-х годов на 

тему производства («Протокол одного заседания», «Мы, ниже-

подписавшиеся», «Обратная связь»), эта пьеса отличается более 

глубоким проникновением в нравственную суть деловых взаимо-

отношений. 

Сюжет пьесы незамысловат. Диспетчер Зина, которую на 

стройке все зовут Зинуля, молоденькая девушка, отличающаяся 

принципиальностью и юношеским максимализмом, уволена с ра-

боты. Причина в том, что ее оговорил водитель Петренко в от-

местку за то, что она совершенно справедливо написала на него 

докладную, из-за которой он лишился очереди на приобретение 



26 

автомашины. Потрясенная подлостью и цинизмом Петренко, Зи-

нуля в отчаянии садится на пенек, заявив, что сойдет с него толь-

ко после того, как Петренко во всем признается начальству и тем 

самым реабилитирует ее. Вокруг этого события и происходят все 

действия, через него раскрываются характеры. Одни осуждают 

Зинулю, другие, напротив, активно поддерживают. Конфликт за-

вершается моральной победой героини. 

Известно, что характерное в драме обнаруживает себя через 

общение с другими, в поступках и действиях. У Гельмана при со-

хранении этого принципа, важное значение приобретает автор-

ская характеристика, данная в ремарке. Так, твердость характера, 

гордость натуры Зинули отчетливо проявляется в такой краткой 

ремарке: «У Зинули на глазах слезы, но она с ними борется, не 

давая им пролиться» [12, 134-148]. Если еще можно допустить, 

что средствами кинематографа эту ремарку можно было бы зри-

мо «сыграть», то в театре, учитывая отдаленность в пространстве 

между зрительным залом и сценой, реализовать ее в точности не-

возможно. Конечно, она дает актрисе, исполняющей эту роль, 

определенный настрой, но все же трудно не согласиться с тем, 

что ремарка несет в себе черты эпического описания. Еще больше 

эту особенность гельмановской ремарки подчеркивает следую-

щая: «все-таки на душе у Петренко было не совсем спокойно – 

поэтому, приехав сюда, он подошел к окну кассы» [12, 271]. 

Авторское отношение проявляется и в описании внешности 

персонажей. Это выдают оценочные эпитеты, подбор определен-

ных слов и выражений. Если Валя - «немного полненькая, черно-

глазая девушка», то Нина - «угрюмоватая, длинноногая девица». 

Употребленное в отношении к Нине слово «девица», имеющее 

определенную стилистическую окраску, эпитет «угрюмоватая» не 

говорят об особой расположенности автора к этому персонажу, 

справедливость чего затем становится очевидной и в ее поведе-

нии и отношении к жизни. Нежность, какое-то умиление звучит в 

описании внешности главной героини: «Это еще совсем моло-

денькая, худенькая девчонка с кудрявой светлой головкой, дерзко 



27 

посаженной на обернутой шарфиком шейке». Уменьшительно-

ласкательные суффиксы, использованные в прилагательных и 

существительных, не оставляют сомнения и авторской симпатии 

к героине, в то же время в сочетании с наречием «дерзко» созда-

ют впечатление некоего упрямого, своеобразного характера. 

Во многом отличаются ремарки в пьесах бытовых, психологи-

ческих. Обратимся к пьесе «Скамейка», где герои, названные 

«Он» и «Она» (только по ходу пьесы выясняется, что он – это 

Федя, а она – Вера), воплощают в себе судьбы, типичные для 

двух душевно одиноких, изверившихся в возможность личного 

счастья, людей. Пьеса написана в восьмидесятые годы и отпеча-

ток этого периода заметно сказывается в ней. Пристальный инте-

рес к внутреннему миру простого, ничем не примечательного, 

более того – неудачного человека, попытка произвести социоло-

гический анализ неудавшихся судеб, связать все это с неблагопо-

лучием в самой окружающей среде, социуме, характеризовали 

многие пьесы этого периода. Об этом писали Л.Петрушевская, 

В.Арро, А.Галин и др. Исподволь, неназойливо Гельман вплетает 

в текст пьесы приметы времени. Так, Он в своей исповеди Ей 

между слов говорит о том, что имеет высшее экономическое об-

разование, но вынужден был работать шофером, чтобы прокор-

мить семью. Невозможность использовать свой интеллектуаль-

ный потенциал, дискредитация диплома о высшем образовании, 

который не обеспечивает нормального материального существо-

вания – это ли не знак беды? Неблагоприятные условия жизни 

приводят к неблагополучию в личной жизни. А отсюда - к мо-

ральной деградации, в состоянии которой уже почти находятся 

главные персонажи. О. Ефремов в статье «Наедине с собой» пи-

сал о «Скамейке» так: «В новой пьесе за тривиальным сюжетом 

случайного романа открываются такие человеческие характеры и 

в таком общественном содержании, которые помечены нашим 

временем и никаким другим» [35, 280]. 

И внешний вид героев – неопрятный и малоэстетичный, и 

пошловато-грубый тон их речи, и неприглядные истории из их 



28 

личной жизни; вульгарность и легкодоступность Веры, наглая 

развязность Феди – все это, отвращая от такого типа людей, мог-

ло бы создать неприятное впечатление, но всего этого нет, напро-

тив, вопреки грязи, которая выплеснулась в разговоре героев на 

страницы пьесы, остается щемящее чувство жалости к этим лю-

дям, грустное раздумье об их судьбе и вера в то, что жизнь еще 

может быть благосклонна к ним, потому, что все же основа жизни 

– это добро и человечность. Ощущение это во многом создается 

ремарками, обрамляющими пьесу. Действие пьесы ограничено 

несколькими часами – с вечера до ночи. Время это, поэтически 

охарактеризованное драматургом, превращается в своего рода 

поэтическую развернутую метафору, отражающую вечность бы-

тия, круговорот жизни, через который проходят самые разные 

люди с самыми разными взглядами на жизнь. То, что одному ка-

жется неприемлемым, другой может принять с радостью и удо-

влетворением, и сколько людей, столько разных вкусов, судеб, 

жизней. 

«В городском парке играла музыка, крутились карусели, тор-

говали киоски, трещали стрелковые тиры, взлетали мячи. 

Народ гулял. 

«А еще довольно светло, правда?» - сказала одна женщина, об-

ращаясь к подруге. В то самое время другая женщина сказала, 

обращаясь к мужу: «Смотри, уже довольно темно!» и обе были 

одинаково правы. Потому что на земле был тот таинственный ча-

рующий час летнего вечера, когда, как сказал поэт, «день угасал, 

ночь нарождалась» [12, 271]. Так начинается пьеса. 

А завершается она ремаркой: «В городском парке уже не игра-

ла музыка, не крутились карусели, не торговали киоски, не щел-

кали стрелковые тиры, не взлетали мячи. 

Народ отгулял. 

Только на некоторых скамейках сидели еще парочки: «Пой-

дем, уже поздно!» - сказала одна девушка своему парню. А другая 

девушка в это же время сказала другому парню: «Ну, куда ты 

спешишь, еще рано!» И обе были совершенно правы. Потому что 



29 

на земле начинался тот беспощадный, неумолимый час ночи, ко-

гда, как сказал поэт: «кто-то спит, а кто-то плачет» [12, 271]. 

Как можно видеть, в этих ремарках почти сведена на нет слу-

жебная функция. Режиссеру-постановщику только дается под-

сказка, как создать обстановку отдыха в парке. Во всем остальном 

– это лирический голос автора, непосредственно обращенный к 

читателю и перемежаемый репликами, вкрапленными в ремарку, 

которые помогают раскрыть философский смысл его слов. Эпи-

чески-плавный, интонационно-ритмический рисунок фразы и да-

же ее графическое оформление делает эти ремарки похожими на 

небольшое стихотворение в прозе. Надо сказать, что ремарки по-

добного рода стали заметно вторгаться в ткань драматургических 

произведений писателей бывшего Союза. Они встречаются у 

молдаванина И.Друце, украинца Н.Зарудного, грузина А.Чхеидзе, 

эстонца Ю.Смуула и многих других. Для сравнения приведем ре-

марку из пьесы украинского драматурга Н.Зарудного «Верность», 

которая открывает его пьесу «Село Завидовка». 

«На востоке начинает загораться небо – скоро начнет светать. 

Когда взойдет солнце, будет видно в конце села кузницу с широ-

кими воротами. Во дворе перед кузницей лежат колеса, брони, 

плуги. 

А сейчас еще ночь, мерцают звезды, и все кажется таинствен-

ным. Пропели петухи, залаяли собаки, просыпаются звезды» 

[16,424]. 

Как можно заметить, своеобразное деление на абзацы-тирады, 

ритмико-интонационный строй ремарки во многом сходны с 

гельмановскими. Подобные ремарки представляют собой своеоб-

разные лирические миниатюры, которые создают особый эмоци-

ональный настрой, будят мысль читателя, заставляют размыш-

лять. Действительно, одно и то же время суток, как мы видим, по-

разному оценивается людьми. Все зависит от настроения, от того 

угла зрения, под которым рассматривается то или иное явление. 

Так и герои пьесы. Если смотреть на них отчужденным, равно-

душным взглядом, то они и малопривлекательны, и малосимпа-



30 

тичны. Но попробуем взглянуть на них повнимательнее, без 

предвзятости, как предлагает автор, без привычного брезгливого 

отношения, как обычно воспринимаются алкоголик и женщина 

легкого поведения, вглядимся в их душу, и перед нами уже – лю-

ди нелегкой судьбы, которые при других обстоятельствах рас-

крылись бы красотой своей души – благо, не все у них еще умер-

ло. 

Это можно увидеть и в ремарках другого плана – кратких, опи-

сательных (как в «Зинуле»), но точно охватывающих суть изоб-

ражаемого. Так, в описаниях внешности Веры и Феди автор под-

черкивает грусть, которая позволяет героям предстать по-иному. 

Например, «Он (Федя - Р.Э.) явно под градусом, возбужден, его 

грустные глаза сейчас кажутся задорными и веселыми». И стано-

вится сразу же ясно, что задорная разухабистость героя – всего 

лишь защитная маска, за которой он прячет свою боль, которая 

выскажется только в конце пьесы. При всей вульгарности пове-

дения грустная улыбка не покидает и Веру. 

Таким образом, ремарки в пьесах А.Гельмана на «производ-

ственную» тему тяготеют к эпичности, а в бытовых же в них за-

метно вплетаются лирические нотки. 

Поэтическим воспоминанием, где историческая точность за-

менена историческим восприятием, стала оригинальная пьеса 

А.Червинского «Счастье мое...». Ремарки здесь указывают на 

прошлое время, разрушая тем самым устоявшееся положение, что 

в драме действие должно быть показано как «совершающееся», а 

не «свершившееся» (В.Г.Белинский). Пространные и обширные, 

эти ремарки представляют собой образец повествовательного 

жанра, со всей очевидностью свидетельствуя о всё набирающей 

силу тенденции сближения эпоса и драмы, активизации автор-

ской позиции в драме. «В сорок седьмом, послевоенном году, но-

чью, среди развалин русского городка Семен Чижов шагал рядом 

с малознакомой девушкой Викторией. 

У Семена в такое далекое время лицо было свежее, жадное, 

глупое от полноты сил. Плюс бескозырка и клёш. И он свою при-



31 

влекательность не мог в себе не замечать. Виктория же была низ-

коросла и слаба. Но не той аристократической слабостью, что вы-

зывает у мужчин умиление, а так, словно от природы она была 

задумана вовсе другой, иного вида и размера, но обстоятельства-

ми недавнего военного детства была искажена. «Шестимесячная» 

завивка, какая-то свалявшаяся, совсем ее портила. Однако она не 

страдала от своей внешности. Подымая квадратные плечи и втис-

кивая подбородок в низкий кошачий воротник, она была весела, 

напевала танго и крепко держала Семена под руку» [39, 60]. Ре-

марка эта, как можно заметить, дает представление не только о 

внешности, но и очерчивает характеры, подчеркивает приметы 

времени. 

Интересный вид ремарки, в которой переплетаются эпические 

и лирические элементы, дан в трагедии З.Тоболкина «Реквием» 

(1983). Надо сказать, что жанр трагедии долгое время был на за-

дворках литературы бывшего Союза, что было связано с настой-

чиво внедряемыми в сознание советских людей убеждением, что 

в нашем обществе нет почвы для трагических конфликтов. Тем не 

менее отдельные представители современной литературы пыта-

лись создать произведения в этом жанре, и их попытки не были 

безуспешными. В качестве примера можно было бы назвать тра-

гедии М.Карима, Э.Марцинкявичуса, И.Эфендиева и др. Жанр 

трагедии разрабатывал и З.Тоболкин. Своеобразие ремарок в пье-

сах этого драматурга, в которых слышен авторский голос, непо-

средственно обращенный к читателю, во многом объясняется их 

жанровой природой. Как известно, одной из специфических черт 

трагедии является эмоционально-возвышенный язык, окрашен-

ный романтическим пафосом, приподнятая интонация. Все это 

можно увидеть в трагедии «Реквием», повествующей о последних 

часах моряков-воинов в годы Великой Отечественной войны. 

В русле той тенденции, которая была присуща военной лите-

ратуре 60-90-х годов, Тоболкин показывает своих героев не на 

поле битвы, не во время совершения героических подвигов, а пы-

тается проникнуть в их духовный мир, показать нравственные 



32 

истоки их поведения в экстремальной ситуации. Герои трагедии 

понимают, что их гибель неизбежна, и в этих обстоятельствах они 

не только не ожесточаются, не теряют своего лица, а напротив, 

человечность как бы еще более обостряется в проявлении трога-

тельной заботы и внимании друг к другу. Гимном человеку зву-

чат «недраматургические» в традиционном понимании ремарки, 

обрамляющие пьесу как пролог и эпилог и представляющие со-

бой лирический монолог автора. 

В развернутых ремарках драматург стремится передать красо-

ту окружающей природы, насыщает ее многообразием жизнен-

ных красок. В сущности, эпилог, пролог, встречающиеся по ходу 

пьесы ремарки – это миниатюрные фрагменты лирической прозы, 

наполненные богатой образностью – оригинальными сравнения-

ми, неожиданными эпитетами и метафорами. «Земля хмурит чело 

свое, и над собольими ее бровями собираются морщинками горы. 

Кавказские горы. Алтайские горы... От гор до гор идти месяцы. 

Но как близки эти горы! Точно судьбы людские. Проснулась зем-

ля, чтобы жить, чтобы плыть в бесконечном пространстве». Эпи-

ческая повествовательная интонация взрывается взволнованным 

авторским обращением: «Звезда моя голубая! Единственная моя! 

Вокруг много ярких звезд, очень похожих на тебя издали. Но тебя 

я узнаю всегда. Люди ведь тоже издалека все похожи. Ни черные, 

ни белые. Ни казахи, ни русские. Просто – люди. Все дети Земли 

и Солнца. И разные все...» [35, 280]. 

Надо отметить, что подобные лироэпические ремарки, в кото-

рых автор непосредственно высказывает свой взгляд на жизнь, 

свое осмысление вечных проблем бытия, встречались еще в 

тридцатые годы: в «Оптимистической трагедии» В.Вишневского, 

в «Патетической сонате» М.Кулиша. «Ритмы полка! Они зовут в 

бой, в них мощь, они понятны и не вызывают колебаний. Это об-

наженный, трепещущий порыв и ликующие шестиорудийные 

залпы, взлетающие над равнинами, Альпами и Пиренеями», - 

восклицает Вс. Вишневский. - «Восторг поднимается в груди при 

виде мира, рождающего людей, плюющих в лицо застарелой лжи 



33 

о страхе смерти» [9, 195]. Тоболкин продолжает эту линию, 

наполняя ремарки еще большей задушевностью. 

Пролог «Реквием» можно было бы назвать своеобразной увер-

тюрой к трагедии, где контурно обозначены основные образы – 

партии. Это и Максим – совсем еще юный пацан, мечтающий 

стать трактористом, но не успевший даже сесть за руль машины, 

томящийся ожиданием любви, но не успевший даже поцеловать 

девушку; это его отец – слепой старик, наставляющий сына перед 

отъездом на фронт: «Грудь в крестах аль голова в кустах» и др. 

Эпилог и пролог почти слово в слово повторяются (подобное 

ремарочное обрамление мы уже встречали в пьесе А.И.Гельмана 

«Скамейка» (1983), знаменуя собой круг жизни, и в яркой эмоци-

ональной форме иллюстрируя столь привычный и, к сожалению, 

в последние годы несколько позабытый, но от этого нисколько не 

потерявший свою моральную ценность, лозунг: «Никто не забыт, 

ничто не забыто». 

Автор сталкивает в пьесе лицом к лицу представителей двух 

противоположных лагерей: фашиста Пауля Кенинга, образован-

ного, эрудированного, знающего наизусть Пушкина, преклоняю-

щегося перед гением Бетховена, но лишенного чувства человеч-

ности, не знающего чувства сострадания, и простого, неграмотно-

го слепого старика, милосердно протянувшего хлеб пленному 

врагу. В ремарке, представляющей эту сцену, автор в эпически-

повествовательной форме раскрывает суть подлинного гуманизма 

старика, в котором человеческие качества оказываются выше ме-

сти за искалеченную жизнь; «Стоят лицом к лицу убежденный 

фашист Пауль Кенинг и старый русский солдат, отец, ослепший 

еще в ту германскую от немецких газов» [35, 280]. 

В ремарках З.Тоболкина почти отсутствует служебная функ-

ция. Они призваны выразить сокровенные чувства автора, кото-

рыми он хочет «заразить» читателя. Эти ремарки входят в образ-

ный строй пьесы и воспринимаются в эстетическом единстве со 

словами и действиями героев. И даже краткие, казалось бы, чисто 

служебные, ориентирующие актера и режиссера ремарки, в един-



34 

стве с репликами способствуют выражению авторской позиции. 

Так, после того, как слепой солдат дает пленному Паулю хлеб и 

картошку, следует ремарка – Плач в деревне. 

Затем реплика. «Отец. Кто там, Ленушка? 

Алёна. Марье Плюхиной похоронка на сына пришла. 

Пауль Кенинг, откусив хлеб, давится. Пятясь, уходит. 

Что-то человеческое, похожее на стыд, раскаяние, видимо, 

пробуждается и в убежденном фашисте, и в этом моральное пре-

восходство, победа старого солдата, в этом убежденность автора в 

непременной победе гуманизма. 

Таким образом, рассматривая функциональную роль ремарок в 

произведениях азербайджанских и русских драматургов можно 

сказать, что они являются важным средством выражения автор-

ской позиции. Усиление субъективно-личностного начала в пье-

сах сказалось и на трансформации ремарок, на усилении в них 

эпических и лирических элементов. Ремарки уже перестают быть 

только служебной частью текста пьесы, а несут на себе идейно-

эмоциональную функцию. 

Одним из интересных приемов выражения авторской позиции 

в драме исследуемого периода является введение звукового фона 

– шума, музыки, которые находят свое выражение также через 

ремарки, требуют своего исполнения, сценической имитации, т.е. 

играют служебную роль, но в то же время они формируют и об-

раз действительности. 

Надо сказать, что впервые расширение функции шумов и му-

зыки, связанное с активизацией субъектно-личностного отноше-

ния автора к изображаемому, наблюдается в драматургии начала 

XX века в пьесах Гауптмана и Чехова. «В «Вишневом саде», - 

пишет В.Сахновский – Панкеев, - Чехов указал тринадцать музы-

кальных номеров и каждый из них полон образного смысла: епи-

ходовская игра на гитаре, и пастушеская свирель, и колыбельная 

песня Шарлотты и т.д. Немыслим «Вишневый сад», где не «зве-

нят ключи» Лопахина, где траурным аккордом не отдается в 

сердце «звук лопнувшей струны»: «Слышится отдаленный звук, 



35 

точно с неба, звук лопнувшей струны, замирающий, печальный. 

Наступает тишина и только слышно, как далеко в саду топором 

стучат гю дереву». Это последние звуки, которые мы слышим в 

спектакле. Их не заменить словами. Они в контексте пьесы значат 

не меньше, чем слова» [29, 232]. Звук лопнувшей струны звучит 

не один раз, и, усиливая эмоциональное воздействие на зрителя, в 

то же время передает настроение автора, который сочувственно 

относится и к Раневской, и к Гаеву, и к Лопахину, и вообще ко 

всем персонажам, хотя на первый взгляд может показаться, что 

он только иронизирует над ними. С величайшим совершенством 

воплощая смешение комического и драматического, что в жизни 

встречаются не так уж редко, Чехов посредством этого печально-

го, щемящего звука обнаруживает свое незримое присутствие, 

свое неравнодушное, пристрастное отношение к героям. Может 

быть, этот звук отражал и личное состояние драматурга, который 

писал драму будучи смертельно больным. 

Традиции Чехова, как известно, нашли свое творческое разви-

тие в произведениях современных драматургов. Функции звуков, 

музыки у некоторых авторов значительно расширяются; они ста-

новятся совершенно необходимыми для полноценного восприя-

тия авторского замысла, как бы превращаясь в «действующее ли-

цо» драмы. В азербайджанской драматургии исследуемого пери-

ода наиболее часто к музыкальному фону обращается 

И.Эфендиев. Песня сопровождает почти все его пьесы, становясь 

ее лейтмотивом. Она может звучать за сценой («Ты всегда со 

мной»), может быть исполнена персонажем в ходе спектакля («Не 

могу забыть», «Песня остается в горах»), но в обоих случаях она 

призвана передать авторскую мысль. 

Так, в пьесе «Ты всегда со мной» музыка, которой отведено 

значительное место, связана с эмоциональным содержанием пье-

сы. Она сопровождает героев в самые напряженные минуты их 

жизни, их раздумий. Она делает понятней и ощутимей настрое-

ния героев, в безмолвных сценах она поддерживает контакт сце-

ны со зрителем, иногда она говорит о том, что не решаются ска-



36 

зать и прячут за прозой фраз герои, порой она выступает как пер-

сонаж от автора и, обращаясь непосредственно к зрителю, расска-

зывает о героях. Вечные, как сама жизнь, проблемы любви и дол-

га, человеческого счастья и одиночества раскрыты на музыкаль-

ном фоне, как нельзя лучше передающем внутреннее состояние 

персонажей. Например, «Гасан-заде проходит к себе на веранду, 

останавливается. Достает папиросы. Курит глубокими, частыми 

затяжками, задумчиво поглядывает на свисающие над верандой 

веточки ивы... Он погружен в свои невеселые думы. Где-то вда-

леке возникает тихая музыка. Кажется, что она звучит с незапа-

мятных времен и будет звучать вечно» [41, 193]. Автор не раз 

возвращается к этой мелодии, олицетворяющей непреходящие 

чувства и страдания: «Слышится негромкая музыка. И снова ка-

жется, что звучит она со дня сотворения мира и будет звучать 

всегда» [41, 193]. Эта же музыка завершает пьесу, когда читатель, 

зритель прощается с героем, сделавшим для себя очень нелегкий 

выбор между пробудившейся любовью к Наргиле, сулящей ему 

радость и счастье, и чувством ответственности перед ее будущим. 

Подчеркивая вечное звучание мелодии, автор как бы подчеркива-

ет вечное, непрекращающееся движение жизни, нетленность вы-

соких человеческих чувств, все время обновляющих эту жизнь. 

Отсюда и решение Гасан-заде расстаться с близким и родным ему 

человеком кажется неокончательным. Музыка звучит в унисон с 

репликой героя: «Остальное сделает жизнь...». 

И.Эфендиев не дает окончательную оценку выбора своего ге-

роя. Он хорошо понимает его колебания и сомнения, разделяет его 

мнение о том, что Наргиля может быть более счастлива со своим 

сверстником Рашидом, влюбленным в нее. Для более отчетливого 

выражения своих мыслей, он вновь прибегает к помощи песни. 

Звучащая за кулисами песня «Карагиля» (близкая по звучанию к 

имени героини), в которой юноша изливает свои чувства, раздра-

жает Наргилю, доводит ее до исступления, но это, возможно, пси-

хологическая реакция как раз на возможность ответного чувства. 



37 

Не случайно она в состоянии нервного возбуждения кричит: «Я не 

хочу никого любить» (подчеркнуто нами - Р.Э). 

Иную миссию выполняет музыка в пьесе И.Эфендиева «Не 

могу забыть». Пьеса эта о любви – чистой, светлой, но, к сожале-

нию, обреченной на разрыв, потому что он – молодой юрист Ка-

мран, твердо решил после окончания университета вернуться к 

себе на родину, в Борчалинский район Грузии, где его Нармин, 

попав под влияние матери, зараженной мещанской психологией, 

отказывается ехать с ним. В пьесе несколько раз звучит песня, 

которую поет Нармин. Это любимая песня Камрана, где поется о 

верности, о любви, о том, что, какие бы испытания ни выпали на 

их долю, она готова выдержать их во имя любви, о том, что, ей не 

нужна усыпанная цветами дорога, если нет любимого рядом и т.п. 

Песня, в которой воплощен идеал любви и которую так искренне 

поет Нармин, вступает в контраст с решением героини расстаться 

с Камраном и выйти замуж за блистательного Джамиля, талант-

ливого ученого, красавца, которому, к сожалению, не хватает, как 

говорил Белинский, «нравственного образования», «делающего 

человека просто человеком» [5, 222]. 

Если в этой пьесе Нармин только лишь начинает осознавать 

свою ошибку, испытывает первые муки раскаяния, то в пьесе 

«Причудливая наша судьбт», написанной автором двадцать лет 

спустя и продолжающей рассказ о жизненном пути героев, мы 

видим, что все двадцать лет Нармин не смогла забыть свою 

первую любовь, которая отдавалась острой болью в сердце и в 

прямом и переносном смысле. На протяжении всей пьесы опять 

звучит та же песня, напоминая о тех безвозвратно ушедших днях, 

когда она не смогла удержать своего счастья. 

Пьесу И.Эфендиева можно было бы сопоставить с пьесой мол-

давского драматурга Ф.Видрашку «Две жизни и третья», где так-

же через все содержание проходит трагическая грусть о недо-

стигнутом. Правда, причины, по которым расстаются влюблен-

ные у Эфендиева и Видрашку разные: если Нармин в общем-то 

свой выбор сделала сама, то Викторию и Лилиян, разлучают об-



38 

стоятельства, перед которыми они бессильны. Но и Нармин, и 

Лилиян как бы внешне благополучно ни сложились их жизни, не 

находят внутреннего покоя. \ «Когда нет настоящей жизни, то 

живут миражами» [40, 532]», - говорил герой пьесы А.П.Чехова 

«Дядя Ваня» Иван Войницкий. Так, собственно говоря, случилось 

с Нармин и Лилияном. Для передачи душевного состояния своих 

героев и Эфендиев, и Видрашку обращаются к песне. Что бы ни 

делал Лилиян, в его душе звучит песня их молодости: «Вечером 

луна лишь встанет, как любовь рукою манит». Все трудности и 

успехи, радость и грусть Лилиян мысленно делит только с Викто-

рией. Но у Эфендиева, в отличие от Видрашку, который в песне, 

исполненной в финале дочерью Виктории, проводит мысль о пре-

емственности лучших чаяний, о переходе от старшего к младше-

му поколению вечно живого факела надежды на счастье, трагиче-

ский момент усугубляется тяжелой болезнью сердца Нармин, 

ощущением ею своей вины («Сердце, мысли мои с тобой. Всюду 

я вижу тебя. По ночам, когда ветер шуршит листвой, я слышу 

твой шепот. Мне кажется, будто ты зовешь меня. Я нигде не 

нахожу покоя») [41, 113]. 

Если при первом исполнении песни Нармин еще искренне ве-

рила в то, что сможет пойти за любимым по тернистым тропам 

жизни и поэтому песня звучала весело и жизнерадостно, то по-

том, когда она слышна в магнитофонной записи на сцене и за ку-

лисами, она только наводит на грустные размышления. Драма-

тург не торопится осуждать свою героиню. Он ей просто сочув-

ствует и как бы предупреждает читателя-зрителя, что любовь, ко-

торую предали, измена самому себе всю жизнь будет напоминать 

о себе болью воспоминаний, о несбывшемся счастье. Функцио-

нальная роль песни здесь заключена прежде всего в том, чтобы 

довести авторскую мысль более отчетливо, усилить эмоциональ-

ное восприятие ее. 

Одной из тем пьесы «Не могу забыть» является тема любви к 

родине. Человек, вынужденный жить вдали от родины, никогда 

не сможет почувствовать себя истинно счастливым – эта мысль 



39 

находит воплощение в образе Камрана, который, как уже было 

сказано, в нелегкой борьбе между любовью и долгом перед роди-

ной и народом, выбрал долг. Но у Камрана была возможность 

выбора. Гораздо трагичнее тема разлуки с родиной проявляется в 

судьбах профессора Мовсум-заде и его шофера Керема – выход-

цев из Южного Азербайджана, которые в период написания пье-

сы даже мечтать не смели о том, чтобы хоть раз увидеть родную 

землю. Свою тоску они утоляют лишь тем, что часто с грустью 

смотрят на противоположный берег Аракса и предаются воспо-

минаниям. Эмоциональное воздействие этих сцен многократно 

усиливается введением музыкального фона задушевной, старин-

ной южно-азербайджанской песни, которая звучит и за сценой, 

как бы оживляя воспоминания, и на сцене в исполнении двух ста-

рых людей. В этой песне - боль их души, отчаяние от невозмож-

ности прикоснуться к земле, на которой они родились и выросли. 

Выше мы уже отмечали, что у истоков широкого использова-

ния музыки в драматическом произведении стоял А.П.Чехов. Но 

если у русского драматурга музыка была главным средством рас-

крытия характеров, то у Эфендиева она звучит как бы поверх ха-

рактеров, как форма авторского сознания, своим собственным 

ритмом задающая тон пьесе, создающая эмоциональную атмо-

сферу ее. Такую же функцию она выполняла и у Видрашку. Важ-

ное место музыка занимает у известного молдавского драматурга 

И.Друце. Так, в его пьесе «Каса маре» за сценой играют народ-

ную хороводную песню «Периница», среди действующих лиц 

«Дойны» автором названы «Мужской и женские хоры, Музыкан-

ты, исполняющие народные песни на разных инструментах, а еще 

участвуют в представлении великое множество древних мелодий, 

обитавших некогда и обитающих еще и поныне в наших краях». 

Обращение в качестве сопоставительного материала именно к 

молдавской драматургии не случайно, а вызвано тем, что азер-

байджанский и молдавский народы, несмотря на значительную 

географическую отдаленность друг от друга, обладают многими 

общими качествами. Одинаково обласканные обильными лучами 



40 

солнца, они отличаются знойным темпераментом, горячим нра-

вом. В жизни каждого из них музыка занимает огромное место, 

что отразилось и в драматургии. 

Посредством народных песен, которые звучат почти во всех 

пьесах И.Эфендиева, передается и национальный колорит. Мы 

уже называли «Карагиля» в «Ты всегда со мной», народную пес-

ню, исполняемую тоскующими по родине людьми в «Не могу за-

быть». Особое место народная песня занимает и в пьесе «Песня 

остается в горах». Любимая в народе песня «Охотник, не стреляй 

в меня», молящая о милосердии, сострадании, отражала настрое-

ние Шахназ, ее несбывшиеся мечты, боль и сомнения. «Музы-

кальный лейтмотив – народная песня «Охотник, не стреляй в ме-

ня», - проходит через всю пьесу, объединяет Шахназ и Ниджата, 

является как бы символом их чистых, поэтических, нежных от-

ношений.Звучащая в устах Шахназ, эта песня во многом объясня-

ет истоки ее высоких нравственных качеств... Эти истоки -      в 

ощущении кровного родства с народом, в любви к ее поэзии, му-

зыке. Именно к этой простой, немудреной песенке обращается 

Шахназ и в минуты радости, и в минуты печали. Песня, представ-

ляя своеобразный лирический фон, одновременно становится од-

ним из важных принципов раскрытия внутреннего состояния ге-

роини» [25, 148], - пишет Б.С.Мусаева. 

Отмечая справедливость вышеприведенных слов, хотелось бы 

только добавить, что роль песни в данном случае не ограничива-

ется лишь раскрытием характера, но и выражает авторское отно-

шение к изображаемым событиям. Образ марала, молящего о ми-

лосердии, на наш взгляд, ассоциируется с образом самой Шахназ, 

не по своей воле втянутой в круговорот непримиримой вражды 

между любимыми ею существами и обреченной на гибель безыс-

ходностью ситуации. Отсюда вытекает объективный, не завися-

щий от идеологической приверженности драматурга взгляд на 

революционные события, несущие с собой наряду с определен-

ными положительными моментами и трагедии, смерти, уничто-

жение красоты, нарушение гармонии. 



41 

Своеобразно используется музыка в пьесах Р.Ибрагимбекова. 

Она у него встречается не столь часто, но всегда заключает в себе 

символический смысл. Одна из его пьес «музыкальна» уже в са-

мом названии - «Под музыку Вивальди». Сюжет пьесы построен 

на материале партизанского движения в Югославии в период 

Второй мировой войны. Но обращение к уже ставшим историей 

военным временам стало для автора поводом для постановки 

важных для современности нравственных проблем, для размыш-

лений о вопросах жизни и смерти, войны и мира. Чарующие зву-

ки музыки гениального Вивальди, располагающие к миру, любви, 

красоте, резко контрастируют с разворачивающимися событиями, 

где льется кровь, обрываются жизни, и в этом контрасте – осуж-

дение противоестественности войн, утверждение ценности жизни 

и мира на земле, тревога за будущность человечества. 

Извечное стремление человека к красоте, никак не совмести-

мое с враждой, войнами, облагораживающая роль искусства в 

становлении человеческой личности стала одной из важных тем 

пьесы Р.Ибрагимбекова «Прикосновение». Главный герой пьесы - 

простой русский парень из Баку, маляр-альфрейщик Андрей с са-

мого детства тянется к прекрасному. Он до самозабвения любит 

музыку, живопись и в полном смысле слова отдает жизнь за спа-

сение шедевров живописи, которые фашисты готовятся сжечь. 

Малообразованный, не сведущий в искусстве Андрей (не пони-

мая искусства французских импрессионистов, он считает, что они 

«потекли» из-за сырости), интуитивно, сердцем почувствовал 

ценность картин, найденных в церквушке, и спасти он их хотел 

главным образом для того, «чтобы каждый посмотреть на них 

мог, порадоваться». Услышанный еще в раннем детстве «Танец 

маленьких лебедей» из бессмертного творения П.И.Чайковского 

стал для Андрея олицетворением прекрасного, недосягаемой меч-

той. Не случайно, что эта музыка проходит через всю пьесу, во-

площая в себе и пронзительную любовь героя к жизни и красоте, 

и боль за несбывшиеся мечты. В ремарке, отражающей последние 

минуты жизни Андрея, драматург пишет: «…Андрей вдруг по-



42 

дался корпусом вперед, будто пули толкнули его, он стоит, упер-

шись головой и из последних сил пытается снять картину...» 

«Андрей, - кричит Адалат, - Андрей!» Но он уже не слышит его и 

падает на землю, так и не выпустив из рук картину. Единствен-

ное, что еще связывает его с жизнью, это звучащая в ушах музыка 

из балета П.И.Чайковского «Лебединое озеро» [18, 376]. Здесь 

музыка, органично вплетенная в контекст пьесы, с одной сторо-

ны, позволяет понять характер героя, состояние его души, а с дру-

гой – функция ее шире. Как и в пьесе, о которой шла речь выше, 

музыка служит наиболее яркому, эмоциональному выявлению 

авторской позиции, заключающейся в утверждении того, что кра-

сота, искусство, говоря словами Ф.М.Достоевского, может и 

должна спасти мир, раздираемый противоречащими человече-

ской сущности жестокими войнами. 

Музыка органично вплетается и в текст пьес русских драма-

тургов. Так, А.Червинский взял для названия своей пьесы началь-

ные слова популярного танго сороковых годов: «Счастье мое, ты 

всегда и повсюду со мной...». В центре пьесы история случайного 

знакомства, случайной близости двух молодых людей: старшей 

пионервожатой школы, некрасивой, нескладной девушки Викто-

рии, у которой война отняла очень много – счастливое детство, 

любимого отца, здоровье (она страдает тяжелой формой анемии), 

но не смогла истребить здоровый нравственный стержень, веру в 

жизнь, жгучее желание стать счастливой, и курсанта школы пред-

ставителей морского флота Семена, мечтающего о дипломатиче-

ской карьере в Англии. 

Танго «Счастье мое...», которое напевает Виктория при первой 

встрече с Семеном, стало для них судьбоносным. Под это танго 

они впервые танцуют в маленьком школьном кабинете, где живет 

Виктория. Танго сближает этих совершенно разных по характеру 

и устремлениям людей. Семен потянулся к Виктории просто так, 

под влиянием винных паров и от обиды на свою девушку, изме-

нившую ему. Виктория же страстно желает стать матерью, родить 

девочку, поэтому близость с Семеном, который был ее первым 



43 

мужчиной, для нее – величайшее счастье. Она, необыкновенно 

искренняя и открытая душой, и не пытается это скрыть. Ей ниче-

го не нужно от Семена, более того, она понимает, что он любит 

Аню и только с ней видит свою будущую жизнь. Но будет ли Се-

мен счастлив с Аней, которая не гнушается никакими средствами, 

чтобы вернуть его? А может его счастье именно в этой несклад-

ной девушке, бескорыстной, предельно искренней, доверчиво 

идущей навстречу людям? Автор не отвечает прямо на этот во-

прос, он заставляет задуматься читателя. Наверно, не случайно 

пьеса завершается ремаркой: «Семен вышел во двор школы, по-

стоял, глянул на освещенные окна, дождался сирены «скорой по-

мощи» и пошел прочь. В городском саду оркестр играл ту самую 

мелодию: «Счастье мое, ты всегда и повсюду со мной». Она бук-

вально преследовала его [39, 60].  

Говоря о роли музыки в пьесе, нельзя не отметить «День По-

беды среди войны» драматургов И.Гаручавы и П.Хотяновского, 

где музыка становится в полном смысле слова, действующим ли-

цом, ибо она отражает героическую деятельность людей совсем 

негероической профессии-оркестрантов, репетирующих Седьмую 

Симфонию Шостаковича в осажденном Ленинграде. 

Важную художественную функцию выражения авторской по-

зиции в драматургии берет на себя не только музыка, но и раз-

личные шумы, звуки. Интерес в этом плане представляет собой 

пьеса Р.Ибрагимбекова «Парк». Шум карьера, сопровождающий 

все действие, не имеет прямой связи с событиями пьесы, но автор 

олицетворил в нем ту страшную, косную, тупую силу, которая 

подминает под себя светлые мечтания главного героя-Марата, 

желающего видеть на месте карьера парк с озером, с лебедями, 

рестораном, лодочной станцией. Мечта его лейтмотивом прохо-

дит через всю пьесу. Шум же, резкий, неприятный, грозной силой 

стоит на пути к осуществлению этой мечты. В завершающей пье-

су ремарке драматург показывает картину, представляемую геро-

ем: «... пруд с плавающими по нему белыми лодками, деревянный 

ресторанчик на берегу и парк... Роскошный, зеленый парк, ухо-



44 

дящий во все стороны, до самого горизонта, до самого края зем-

ли... а шум карьера то постоянно стихает, то вновь угрожающе 

взмывает вверх...» [17, 594]. 

В противопоставлении мечты и шума – тревога автора за то, 

что Марату с его интеллигентностью, незащищенностью, поря-

дочностью будет нелегко противостоять тому бездуховному, кос-

ному, что грядет на город. Сегодня мы можем сказать, что трево-

га драматурга была не напрасной, ибо, как показала жизнь, ради-

кальные изменения, происшедшие в нашем обществе, к сожале-

нию, всколыхнули и все нечистое, подспудно лежащее в его 

недрах, и без духовности, цинизм, набрав силы и расширив сферы 

своего влияния, заметно потеснили таких «чудаков», как Марат. 

Отражение авторской позиции посредством музыки, шумов 

можно наблюдать в творчестве яркого, оригинального драматурга 

Камала Абдуллы. Войдя в драматургию в середине 90-х годов, К. 

Абдулла срезу же привлек к себе внимание и режиссеров, и по-

клонников этого рода литературы, и исследователей. Насыщая 

свои произведения глубоким философским смыслом, К. Абдулла 

обращается к таким извечным общечеловеческим проблемам, как 

борьба Добра и Зла, Света и Тьмы, Жизни и Смерти, Памяти и 

Забвения, Любви и Коварства, и ищет для выражения своих за-

мыслов новые, достаточно смелые, экспериментальные художе-

ственные формы. В этих поисках заметное место занимают музы-

ка, свет, цвет, которые выражают то, что не передается в слове, 

что дополняет его значение. 

Склонность драматурга к философскому мышлению, над бы-

товому ведет к метафорической образности, тесно связанной с 

музыкой, причудливыми танцами разноцветных лучей света и 

т.п., Так, в пьесе «Hərdən mənə mələk də deyirlər» («Иногда меня 

называют ангелом...»), где автор с современных позиций обраща-

ется к извечной теме Фауста и Мефистофеля, через все действие 

проходит музыка, которая так охарактеризована драматургом: 

«Nəzrin bir musiqini – insanın ürəyini yerindən oynadan, ona bu 



45 

dünyada hər şeyin boş olduğunu deyən üzücü və həzin bir musiqinin 

çox yavaş, elə bil ki, uzaqdan gələn səsləri eşidilir» [43,173]. 

Авторское отношение к героям проявляется в своеобразном 

соединении слова и звука, музыки и танца. В самые напряженные 

минуты развития действия, когда Юноше надо принять решение: 

отдать ли все свои творения Мужчине, под обликом которого 

скрывается Дьявол, Мефистофель, за жизнь, полную комфорта и 

благополучия; когда он задумывается над вечными вопросами 

бытия, думы его материализуются в образе разноцветных пучков 

света, и начинается бурная пляска цветов. В тот момент, когда он 

идет на компромисс с Мужчиной, когда предает свое вдохнове-

ние, музыка, как бы передавая реакцию самого автора, скорее – 

предупреждение автора, приобретает страшное, морозящее кожу 

звучание: «Musiqinin tükürpədici səsi altında ətraf qaranlığa bürünür» 

[43,173]. 

В русской и азербайджанской драматургии исследуемого пе-

риода для более емкого и четкого выражения своего «я» авторы 

широко используют подтекстовый смысл слов. Как известно, 

роль подтекста в драматургическом искусстве возрастает на ру-

беже Х1Х-ХХ веков. Особенно заметно выражено это в творче-

стве А.П.Чехова. Явление это справедливо рассматривается ис-

следователями как результат глубокого взаимодействия литера-

турных родов, влияния на драматургию повествовательных жан-

ров. 

Подтекст – органическое качество драмы. Драматургии про-

шлого хорошо были известны диалогические скачки, логические 

пропуски, неожиданные паузы, а также неподготовленные пово-

роты сюжета. В таких случаях смысл изображаемых событий 

объясняется ситуацией, резко возрастает значение действенных 

мотивировок – они начинают преобладать над словесными. 

В рассматриваемой выше пьесе А.Червинского «Счастье мое» 

Виктория всем сердцем ощущает, что Семен, отец ее будущего 

ребенка, все еще любит Анну, а жениться на ней обещает только 

из чувства страха (вспомним о «моральных проработках» 40-50-х 



46 

годов). Поэтому, когда он ей говорит о своих планах на будущее, 

она за произносимыми им словами слышит их скрытый подтекст 

и продолжает свой диалог, отвечая именно на этот, не высказан-

ный вслух текст. 

«Семен. Завтра я еду в Москву на оформление и прямо оттуда 

– на год практиковаться в наше представительство. 

Виктория. А как же я? 

Семен. Пока я еду один. Но через год я вернусь, и тогда, Вика, 

мы все решим. Учти, я помню каждое слово, которое я говорил 

тебе полгода назад. 

Виктория. И я помню, Сенечка! И я была уверена, что Анюта 

будет танцевать с английским королем. 

Семен. Нет, Вика, с королем придется танцевать тебе. Ну что 

ты все время про Анюту вспоминаешь? Забудь про нее! И вооб-

ще» за что мы с тобой-то на нее напали? Она-то ничем не винова-

та. Между прочим, это я ей изменил, а у нее с боцманом ничего 

не было. Я ей изменил, а она мне это сразу простила...». 

И то, с какой поспешностью он бросается на защиту Анюты, и 

то, как на протяжении всего диалога он с благодарностью вспо-

минает, как много сна сделала для него, когда он лежал в больни-

це с переломанной ногой, и даже то, как он нарочито пытается 

внушить Виктории, что будущее свое видит только с ней, позво-

ляет увидеть скрытый подтекст сказанного им, что с необыкно-

венной чуткостью улавливает Виктория. 

«Семен. Представь себе. У нас с тобой прием. Мы с тобой сто-

им на верхней площадке мраморной лестницы, а снизу парами 

поднимаются к нам капиталисты. Все во фраках, орденах, в лен-

тах, с супругами под руку. А наверху ты стоишь...  

Ты наверху стоишь и улыбаешься, и каждому – каждому гово-

ришь несколько приятных слов. И каждый из этих чучел целует 

тебе ручку, и ты терпишь, потому что плечом к плечу со мной ты 

находишься, можно сказать, на передовом рубеже истории... 

Виктория. А она где стоит? 

Семен. Кто? 



47 

Виктория. Моя доченька! Ты про нее забыл, миленький...». 

Потому, что на верхней площадке этой мраморной лестницы 

ты видишь не меня. Там, миленький, рядом с тобой стоит 

Анюта... Любимый мой. Если бы ты знал, как мне тебя жалко...» 

[39, 60]. 

Правоту, проницательность Виктории, разгадавшей, сердцем 

почуявшей то, что не мог высказать Семен, доказывает реплика и 

ремарка, раскрывающие истинное отношение Семена к Викто-

рии. Уже когда он вызывает «скорую помощь» к Виктории в свя-

зи с ее преждевременными родами, мы слышим в его голосе как 

бы отречение от нее. Слишком официально и равнодушно, даже, 

если можно так сказать, испуганно он говорит: «...Роды прежде-

временные. Муж? Нет, я не муж. Мужа нет». Затем он обещает 

Виктории встретить «скорую помощь», а потом ждать у больни-

цы. Но он не встречает врачей, он побежал, как ему советует Вик-

тория, и только услышав сирену «скорой помощи», «пошел 

прочь». 

Н.П.Антипьев в своей работе, посвященной проблеме автора в 

русской драматургии XX века, предлагает разграничивать такие 

понятия, как «подтекст персонажа» и «подтекст автора» [1, 35]. 

Применяя эти понятия в анализе пьесы А.Червинского, можно 

сказать, что подтекст, скрытый в поведении, словах Семена - 

«подтекст персонажа» - позволяет раскрыться характеру героя, а 

отношение к нему проявляется в «подтексте автора», который 

реализуется в показе сходных ситуаций в жизни героев и их по-

ведении в этих ситуациях. Так, Червинский дважды говорит о 

больнице: в больнице лежал Семен, поломавший йогу, когда 

спрыгнул с окна кабинета; в больницу везут на роды Викторию. 

Но Виктория, не испугавшись ни дополнительных расспросов, ни 

любопытных взглядов, поехала с Семеном, сдала его санитаркам 

и потом узнавала о нем от Анюты, т.е. не оставляла его без вни-

мания. Семен же побежал, пошел прочь, даже не поинтересовав-

шись состоянием девушки. 



48 

Авторский подтекст пронизывает и пьесу И.Эфендиева «Песня 

остается в горах», где как уже отмечалось выше, выражено под-

спудное сомнение автора в справедливости революционной борь-

бы, в оправданности жертв для достижения ее конечных целей. 

Так, в тексте пьесы перекликается два диалога, которых объеди-

няет внутренняя параллель – разъяснение понятия «свобода» 

Беюкбеком и Ниджатом. В первом случае, когда Шахназ, удив-

ленная возмущением брата ее любовью к «холопу», недоуменно 

говорит: «А когда ты вернулся из Франции, ты часами рассказы-

вал мне о свободе, равенстве людей, о братстве...». 

«Равенству учил и наш пророк, - отвечает Беюкбек. - Но речь 

шла о равенстве перед богом. Пророк не отрицал, что господин 

есть господин, а холоп есть холоп. Невежественные должны под-

чиняться просвещенным. Слабые – сильным. Разве это непонят-

но?» Понятно здесь только одно, что отвлеченные гуманистиче-

ские лозунги сразу же отступают на задний план, когда вопрос 

касается конкретных личных амбиций «просвещенного» бека. 

Вопрос о свободе и равенстве Шахназ задает и своему мужу, 

который ведет бескомпромиссную борьбу с богатыми беками и 

ханами, и теперь – власть за ними. 

Шахназ. Разве несогласие с вашим правительством преступле-

ние? 

Ниджат. Да. 

Шахназ. Но вы же говорите о свободе мысли и совести. 

Ниджат. Мы говорим о той свободе, которая служит народу. 

Вопросы Шахназ «Почему вы хотите свои идеи навязать дру-

гим?», Бахадура: «Ты веришь, что новое правительство даст неза-

висимость Азербайджану?», искреннее пожелание Шахназ, в ко-

тором откровенно звучит сомнение: «Только бы твоя искренняя 

вера не оказалась пустой!» - все это создает подтекст, в котором 

можно услышать сомнения и старого коммуниста, автора пьесы 

И.Эфендиева. 

В рассуждениях Шахназ, далекой от политических и социаль-

ных идей, много верного, идущего от внутренней чистоты, гума-



49 

нистических устремлений, любви к людям. Она искренне не мо-

жет понять, почему нельзя разрешить Беюкбеку выехать за гра-

ницу, будет ли «товарищ комиссар» более человечен, чем «госпо-

дин министр» («Прежде угнетали беки и купцы, а теперь вы буде-

те угнетать»). В то же время Ниджат в некоторых своих утвер-

ждениях тверд и бескомпромиссен до абсурдности. Каждое его 

предложение, когда он говорит о новой жизни, напоминает ло-

зунг: «Я страдаю за всех. Я счастлив, что борюсь за них», «Мы 

думаем о том, как дать народу мир, спокойный мир и справедли-

вые законы». Интересно то, что в репликах персонажей проскаль-

зывают и мысли, которые во время написания считались по 

меньшей мере крамольными. Например, положительное выска-

зывание Байрамбека о мусаватском правительстве: «Основной 

целью мусаватского правительства было установление равенства 

и демократии, никто не требовал ни от меня, ни от других, чтобы 

мы мучили народ». 

Авторский подтекст здесь служил тому, чтобы вовлечь читате-

ля во внутреннюю действительность, активизировать его созна-

ние. Кстати, положительное отношение к мусавату в то время, 

когда членов этой партии считали врагами народа, их имена про-

износились, мягко говоря, с крайней недоброжелательностью, мы 

встречаем в пьесе Р.Ибрагимбекова «Ультиматум», о чем будет 

говориться чуть позже. Это еще раз подтверждает мысль, которая 

была высказана выше о том, что пьесы 80-х годов готовили ис-

подволь последующие изменения в общественно-политической 

ситуации. 

Подтекстовый смысл, отражающий авторскую позицию, за-

ключен в Повторяемых словах и действиях, которые становятся 

лейтмотивом и в перспективе всего произведения, кроме своего 

частного значения, связанного с определенной ситуацией и со-

знанием персонажей, приобретает обобщенный смысл, который 

выражает систему ценностей, отстаиваемых автором. Так, в пьесе 

А.Вампилова «Прошлым летом в Чулимске» автор показывает 

атмосферу глухого сибирского провинциального городка, где 



50 

жизнь как будто бы остановилась, где люди глухи и равнодушны 

друг к другу, и на фоне этой сонной жизни разворачивается ду-

шевная драма восемнадцатилетней Валентины, безответно влюб-

ленной в следователя Шаманова – человека, который, потерпев 

поражение в борьбе с несправедливостью, самоотстранился, «за-

мкнув» себя в захолустье. Два лейтмотива – вербальный и дина-

мический – придают этой в общем-то довольно заурядной исто-

рии расширительный, обобщающий смысл. Это постоянно повто-

ряемое Шамановым «хочу на пенсию», свидетельствующее о его 

надломленности, и починка Валентиной ограды, которую все 

время разрушают посетители чайной, что становится символом 

упорства, несгибаемого характера, желания бороться. 

В конце пьесы Вампилов пишет: «Все повернулись к Вален-

тине. Тишина. Строгая, спокойная, она поднимается на веранду. 

Вдруг остановилась, повернула голову к палисаднику. Не торо-

пясь, но решительно спускается в палисадник. Подходит к ограде, 

укрепляет доски». Ремонт палисадника после всех испытаний, 

выпавших на ее долю, становится уже не причудой, а символом 

борьбы и мужества. Зафиксированные и подчеркнутые в лейтмо-

тивах «пенсии» и «ремонта» капитулянтство героя и борьбы ге-

роини по-новому освещают течение сюжетных событий. Стано-

вится до конца понятно, насколько искренней была в своем чув-

стве Валентина и насколько Шаманов с его равнодушием и соци-

альной пассивностью повинен в ее судьбе. 

В статье Т.Сильман читаем «В плане структурно-компози-

ционном подтекст есть... не что иное, как рассредоточенный, ди-

станциированный повтор, все звенья которого вступают друг с 

другом в сложные взаимоотношения, из чего и рождается их но-

вый, более глубокий смысл» [33, 94]. Таким повтором было «хочу 

на пенсию» Шаманова, представленное в разных контекстах и 

придавшее выражению символический характер. 

Интересный вид подтекста дает А.Арбузов в пьесе «Счастли-

вые дни несчастливого человека». В центре пьесы - образ профес-

сора Крестовникова, талантливого ученого, но глубоко одинокого 



51 

человека. Одиночество его И это как бы наказание за то, что он 

когда-то совершил подлость, предав друга. Однако корни его 

одиночества уходят в еще более ранние годы – в отрочество и 

юность, когда и отец, и мать оставляют его ради своей любви, 

разбивая семью. Это он расценивает как предательство по отно-

шению к себе. С тех пор он стал подозрителен, недоверчив, он не 

может по-настоящему любить, по-настоящему дружить. От него 

уходят ученики, он навсегда расстается с единственным другом, 

уже более двадцати лет не видит мать, так и не простив ей уход к 

любимому человеку. Но вот в его жизни появляется милое, непо-

средственное создание, простая девушка, с таким же простым, как 

она сама, именем – Настенька. Может быть, это был единствен-

ный нужный ему человек, который растопил бы лед в его сердце, 

сделал бы его по-настоящему счастливым. С ней ему не надо го-

ворить о науке, с ней все просто и легко. Вот отрывок из диалога 

– легкого, бездумного, этакая игра слов, дразнилка, за которой 

чувствуется взаимное притяжение, удивительное взаимопонима-

ние. 

Крестовников (смотрит на Настю) А дождя сегодня не будет. 

Настя. А почему не будет? 

Крестовников. А потому, что пасмурно. 

Настя. А почему пасмурно? 

Крестовников. А потому, что будет дождь. 

Настя. Но его не будет. 

Крестовников. Его не будет, хотя он и мог бы быть [2, 644]. 

Для окружающих – это цирк, балаган, но диалог этот полон 

смысла, понятного этим двоим. Текст этот на протяжении всей 

сцены не раз повторяется, но г лавное в ней фраза - «Его не будет, 

но мог бы быть». Дождь как бы символ очищения, освобождения, 

облегчения от пасмурности жизни, это какая-то надежда для Кре-

стовникова, для Настеньки, которая впервые почувствовала ис-

тинную радость в душе. Вначале эту фразу произносит Крестов-

ников, через некоторое время – Настя. Но во второй раз после 

жестких слов Зиминой о Настеньке, о перспективе ее отношений 



52 

с Крестовниковым, разом нарушивших появившееся было потеп-

ление в душе героя, он не поддерживает девушку. И слова ее по-

висают как бы в воздухе. 

Настя (весело). А дождя сегодня не будет... (Крестовникову). А 

потому что пасмурно... (Смотрит на Крестовникова в ожидании 

ответа). Его не будет, хотя он мог бы быть... Крестовников мол-

чит. 

Изменение темпо ритма – вначале диалог шел без остановок, в 

быстром ритме, весело, а теперь идет замедленно, с паузами – го-

ворит о том, что Крестовников опять впал в состояние одиноче-

ства, замкнулся в себе. В следующей сцене он говорит о Насте: 

«Милое, весеннее облачко в небе. Но подует ветер, и облачко 

умчится, растает в небесах... Так и она». 

Настеньке не дано что-нибудь изменить в судьбе Крестовни-

кова. Напротив, напряженно-недоверчивому, подозрительному 

Крестовникову причудилась тень еще одного возможного преда-

тельства, в неотвратимость которого он давно приучил себя ве-

рить. Ему, который так привык придирчиво вслушиваться в слова 

других, оценивать поступки окружающих, помнящего собствен-

ные шаги по земле, трудно поверить в то, что ради случайного 

знакомства с ним девушка может отказываться от всего и всех. 

Поэтому и в диалоге с ним Настя не совсем понимает его. 

Настя. Вот и верь. Верь мне. Ну, пожалуйста. Постарайся. Ты 

же говорил, что тебе смешно со мной. Так будет всегда. Смешно. 

Даже когда мы умрем. В один день. Как дурачки. 

Крестовников. Если бы. 

Настя. Что ты? 

Крестовников. Как все непрочно. Как непрочно. Как обманчи-

во. Только дунешь - улетит. 

Подтекст слов Крестовникова трудно понять Насте, доверчиво, 

искренне потянувшейся к нему. 

Активно используется подтекст в пьесе И.Эфендиева «Ты все-

гда со мной». И.Эфендиев вкладывает в подтекст огромный 

смысл, больший, чем может выразить тот или иной текст в кон-



53 

кретном смысле. Реплики героев, эмоционально окрашенные, 

тонко передают душевное состояние героев, откуда, естественно, 

вытекает и авторское отношение к ним. 

Так, рассказ Наргили о тяжелой жизни в семье, где все нахо-

дится под властью грубого и деспотичного отчима ее Фараджа, до 

глубины души взволновал Гасан-заде. Для того, чтобы понять, 

как автору удается передать реакцию Ра- сан-заде на рассказ де-

вушки, рассмотрим следующий отрывок: 

«Наргиля. Он (Фарадж – Р.Э.) всегда говорил о том, что я лег-

комысленная, глупая девушка, что меня надо поскорее выдать 

замуж, так как у меня уже опасный возраст. 

Короткая пауза. Гасан-заде зажигает папиросу. 

Гасан-заде. Он говорил это при вас? 

Наргиля. Иногда прямо мне в лицо, иногда же я слышала это 

из своей комнаты. 

Гасан-заде. А что отвечала мать? 

Наргиля. Я уже рассказала, что мать очень боится его. 

Гасан-заде (после короткой паузы). Такие случаи часто бывают 

в жизни... Вы не обижайтесь на мать» [41, 207]. 

Каждая пауза в этом маленьком диалоге, переданная или по-

средством ремарки, или многоточием, каждое слово и движение 

героев наполнены большим смыслом, передают внутреннее со-

стояние их. За время пауз Наргиля как бы заново переживает 

горькую обиду незаслуженных оскорблений. В подтексте же слов 

Гасан-заде проявляется его умение понимать душу человека, по 

возможности смягчить его боль. Как можно видеть, он очень 

сдержан в разговоре, но эта сдержанность идет не от равнодушия 

и сухости, а от чуткости и тактичности. Он понимает, что Нарги-

ле нелегко рассказывать вещи, оскорбляющие чувство ее само-

любия, поэтому ограничивается двумя вопросами, которые поз-

воляют ему яснее представить состояние Наргили. Последняя 

фраза Гасан-зaде совсем не говорит о том, что он действительно 

считает обстановку в семье Наргили нормальным явлением. Под-

текст, одним из особенностей которого является выражение во-



54 

площения в себе «подспудного, неявно его смысла, не совпадаю-

щего с прямым смыслом текста» [41, 284], который кроется за 

фразой героя, связан с желанием успокоить девушку, не дать 

обостриться конфликту с матерью, разочарование в которой 

больно ранит ее. Дальнейшие действия Гасан-заде полностью 

подтверждают смысл его слов. Заметим, что он начинает гово-

рить после паузы, во время которой он как бы обдумывает свою 

позицию. Сразу же после этого разговора он оказывает Наргиле 

практическую помощь – устраивает ее на работу, уверенный в 

том, что общение с людьми вернет ей подорванное Фараджем до-

верие к ним. 

Подтекст поднимает сугубо бытовую драму Р.Имрагимбекова 

«Дом на песке» до уровня философской притчи. Динамический 

лейтмотив здесь – упорное перетаскивание Матерью камней на 

строительстве на даче, где она тщетно ждет помощи своих взрос-

лых сыновей. Сыновья же не приезжают не потому, что черствы и 

равнодушны к родителям; у каждого из них свои сложные жиз-

ненные проблемы, которые в определенной мере стали причиной 

разобщения родных по крови людей. Идея создания общего Дома 

их в общем-то не волнует. Для Матери же этот Дом – это воз-

можность выполнения ее страстного желания собрать всех детей 

вместе. Упорство Матери в преодолении трудных обстоятельств 

жизни и в надежде на исполнение своей заветной мечты подчерк-

нуто ее неизлечимой болезнью, что выводит неординарное дей-

ствие на уровень героической борьбы с обстоятельствами и усло-

виями, разрушающими семью, опустошающими человека, лиша-

ющими его милосердия. 

Раскрытию авторской позиции в драматическом произведении 

в некоторых случаях способствуют заглавия, подзаголовки, а 

также имена действующих лиц. Это прием, как известно, был ис-

пользован еще в драматургии, начиная с XVIII века. Как хресто-

матийный пример можно привести комедию Фонвизина «Недо-

росль», где имена персонажей становились меткой их характери-

стикой (Правдин, Скалозуб), а также комедию «Горе от ума» 



55 

(Молчалин), комедию Гоголя «Ревизор» (Ляпкин-Тяпкин), драмы 

Островского «Гроза» (Дикой, Кабаниха, Тихон). 

В современной драматургии (60-90-е годы) этот прием исполь-

зуется не так часто, но все же имеет место. К примеру, можно 

привести пьесу Б.Вагаб-заде «Второй голос», где на основе ка-

жущегося на первый взгляд обычного «любовного треугольника» 

ставятся важные проблемы любви, брака, семьи. Имена героев 

здесь несут на себе значительную смысловую нагрузку. Арзу 

(Мечта), - так зовут любимую девушку героя; в ней он видит свой 

идеал, она приносит ему творческое вдохновение, подлинное сча-

стье, но она все же только Мечта, потому что реальность - это его 

жена Хаят (Жизнь), с которой он прожил долгие годы, и их объ-

единяет чудесная дочурка Ирада (Воля). Именно Ирада помогает 

отцу вернуться в семью. 

Говорящей можно назвать и фамилию вне сценического пер-

сонажа в пьесе А. Соколовой «Фантазии Фарятьева» Бедхудова. 

Зритель его не видит, но на протяжении всей пьесы о нем говорят 

все персонажи, из их слов становится известно, что он в течение 

многих лет держит «в напряжении» Сашу, которая в него без па-

мяти влюблена. Поведение его говорит о том, что он не думает 

жениться на Саше, ускользает от нее. Но каждый раз, когда у нее 

появляется реальная возможность изменить свою жизнь, постро-

ить семью, появляется он, и она бежит за ним, забыв обо всем на 

свете. От него Саше – одни страдания и неприятности, поэтому в 

его фамилии слышно что-то от «беды» и «худа». 

Определенное значение имеет заголовок и подзаголовок в рас-

сматриваемой выше пьесе А.Червинского. Если заголовок «Сча-

стье мое» это как бы линия Виктории, романтичной девушки, 

умеющей поэтизировать даже самые бытовые моменты жизни, и 

отражает ее песенную душу, то подзаголовок «Бумажный пате-

фон», в котором звучит какая-то неестественность, подделка, вы-

ражает линию Семена. 

Поэтические заголовки пьес И. Эфендиева полны лиризма» 

выражают авторское отношение, авторскую интонацию. «Ты все-



56 

гда со мной», «Не могу забыть», «Песня остается в горах». Драма 

«Ты всегда со мной» имела еще заголовок «Бэй чичейи» - 

«Эдельвейс». Он имеет большое символическое значение, кото-

рое также способствует более яркому выражению авторской по-

зиции. Бэй чичейи – цветок, который сохраняет свой аромат дол-

го после того, как он сорван. Образ этот ассоциирует с образом 

Гасан-заде, благотворное влияние которого на судьбу Наргили, 

Назакет и многих других скажется и после его отъезда. 

Таким образом, можно резюмировать, что важным средством 

выражения авторской позиции в русской и азербайджанской дра-

матургии 60-90-х годов XX века становятся ремарки. Видоизме-

няясь и трансформируясь со временем, они перестают выполнять 

только служебную роль. Насыщаясь лирическими и эпическими 

элементами, ремарки оказываются тесно связанными с жанровой 

спецификой драмы. В них проявляются индивидуально-стилевые 

особенности творчества драматурга, слышна его личностная ин-

тонация. 

Полноценному восприятию авторского замысла способствуют 

музыка, шумы, которые занимают значительное место в рассмат-

риваемом материале. Органично вплетаясь в текст пьес, они поз-

воляют прочувствовать отношение автора к событиям и персона-

жам. 

Субъектно-личностное отношение в анализируемых пьесах 

передается также через использование подтекста/говорящих 

имен, заголовков и подзаголовков. 

 

  



57 

ВОПРОСЫ И ЗАДАНИЯ 
 

1. Что подразумевается под понятием «авторская позиция»? 

2. В чем специфика выражения авторской позиции в драма-

тургическом произведении? 

3. Можно ли полностью принять мнение В. Белинского и М. 

Горького о невмешательстве автора в изображаемые собы-

тия? 

4. Что входит в понятие «вспомогательный текст» в драмати-

ческом произведении? 

5. Раскройте эволюцию функции ремарок в пьесе. 

6. Раскройте функцию ремарок в пьесах А. Арбузова, их объ-

ективные и субъективные стороны. 

7. Какова функция ремарок в пьесе И.Эфендиева «Ты всегда 

со мной»? Как здесь проявляется авторское отношение к ге-

роям? 

8. Проанализируйте функции ремарок в пьесе И.Эфендиева 

«Песня остается в горах». 

9. Раскройте функциональную роль ремарок в пьесах 

А.Гельмана. 

10. В чем своеобразие ремарок в пьесах З.Тоболкина?  

11. Раскройте роль звукового фона (музыки, шумов) в пьесе для 

передачи авторского отношения к изображаемому. 

12. Определите функциональную роль музыки в передаче ав-

торской позиции в пьесах азербайджанских драматургов 

(Р.Ибрагимбеков, И.Эфендиев). 

13. Проанализируйте предложенную вами самими пьесу совре-

менного драматурга с точки зрения функции ремарок в рас-

крытии авторской позиции. 

14. Какова роль подтекста в передаче авторской позиции в дра-

матургическом произведении? Приведите примеры. 

15. Как личностное отношение автора к героям и изображае-

мым событиям передается через заголовки и подзаголовки 

пьес? Приведите примеры. 

  



58 

СЮЖЕТНО-КОМПОЗИЦИОННЫЕ 
ВЫРАЖЕНИЯ АВТОРСКОЙ ПОЗИЦИИ В ДРАМЕ 

 

Авторское отношение к изображаемому, авторское присутст-

вие в драме наиболее ярко проявляется в сюжетно-компози-

ционной организации материала, т.е. в отборе, расположении и 

подаче его, что в драматургии рассматриваемого периода реали-

зуется в самых различных формах, одной из которых стало обра-

щение к приемам художественной условности. 

Как известно, художественная условность долгие годы игно-

рировалась эстетикой социалистического реализма. В условиях, 

когда эстетические явления оценивались с вульгарно-

социологических позиций, что было особенно характерно в пер-

вые послереволюционные десятилетия, художественная услов-

ность либо вообще изгонялась из словарей, либо же определялась 

как отказ от реалистического постижения действительности. 

Только начиная с середины 50-х годов, после известных собы-

тий в общественно-политической ситуации в бывшем Союзе, ин-

терес к проблеме условности заметно возрастает, находя свое от-

ражение как в художественных произведениях, так и в литерату-

роведении и критике.  

Интерес к приемам условности заметно возрастает и в драма-

тургии 60- 90-х годов, что самым тесным образом было связано с 

усилением в ней личностного отношения.  

В 60-90-е годы появился ряд интересных исследований как в 

русском, так и в азербайджанском литературоведении, посвящен-

ных проблеме художественной условности вообще, и в драматур-

гии, в частности. 

Значительное место среди них занимает монография Азиза 

Алекберли, написанная в 1997 году и посвященная приемам 

условности в азербайджанской драматургии 60-80-х годов [42, 

87]. Опираясь на богатый теоретический и художественный мате-

риал, эта монография классифицирует приемы условности в азер-



59 

байджанской драматургии, определяет их корни, связь с традици-

ями мировой литературы, их функциональную роль. 

Одной из форм условного изображения действительности яв-

ляется ретроспективное изображение событий, что отличает мно-

гие произведения современной драматургии. Давно и успешно 

пользуется им Р.Ибрагимбеков, пьесы которого в этом плане до-

вольно подробно проанализированы в книге А.Алекберли. Обра-

щаются к этому приему И.Эфендиев, М.Ибрагимбеков, 

З.Тоболкин, А.Вампилов и др. В данной работе мы остановимся 

на трех пьесах: «Ты всегда со мной» И.Эфендиева, «Счастливые 

дни несчастливого человека» А.Арбузова и «Утиная охота» 

А.А.Вампилова. Выбор этот продиктован тем, что ярко демон-

стрируя возможности ретроспективного показа для выявления 

авторской позиции в драматургии, эти пьесы представляют инте-

ресный материал для сопоставления, так как между ними можно 

найти и точки соприкосновения, и заметные отличия в авторском 

замысле, в функциональной роли данного приема. 

Александр Вампилов вошел в современную русскую драма-

тургию в 70-е годы и сразу же обратил на себя внимание крити-

ков и литературоведов. Правда, истинную оценку его творчеству 

дали позже, в конце 80-х годов, уже после смерти драматурга 

(А.Вампилов трагически погиб в 1975 году в возрасте 37 лет). 

Связано это было с причинами, о которых упоминалось во введе-

нии: в годы, печально именуемые периодом застоя, негласная 

цензура не позволяла говорить всю правду о жизни, состоянии 

общества, его моральном климате. А.Вампилов как раз был од-

ним из тех смелых и талантливых писателей, которые пытались 

довести правду до широкой читательской аудитории. Неблагопо-

лучие в обществе, выразившееся в усилении коррупции, в развале 

хозяйственной деятельности, нравственном разложении в обще-

стве, пугающем одиночестве людей, массовом равнодушии, ска-

зывалось и на судьбе каждой отдельно взятой личности. Душев-

ный дискомфорт, отчуждение, мучительные переживания героя 

Вампилов показывает в таких психологических драмах, как уже 



60 

упоминаемая «Прошлым летом в Чулимске», и особенно – в пье-

се «Утиная охота», оставившей глубокий след в драматургии по-

следней трети XX века. 

Еще на заре нового социалистического общества А.М.Горький 

писал: «Мне кажется, что даже и не через сто лет, а гораздо ско-

рей жизнь будет несравнимо трагичней, потому, что как всегда 

это бывает вслед за катастрофами социальными - люди, уставшие 

от оскорбительных толчков извне, обязаны и принуждены будут 

взглянуть в свой внутренний мир, задуматься еще раз о цели и 

смысле бытия» [14, 594]. 

Действительно, уже с конца 60-х годов, когда началась дефор-

мация общественной жизни, когда в общество все больше и 

глубже внедрялись бациллы равнодушия, бездуховности, когда 

стала очевидностью несостоятельность многих лозунгов, идеалов, 

долгие годы владеющих умами и душами людей, симптомы тра-

гичности, предсказанной Горьким, стали заметно давать о себе 

знать. В произведениях наиболее прозорливых и мужественных 

писателей стали проявляться герои, которые не вписывались в 

привычные рамки положительных или отрицательных, которые, 

отражая в себе болевые точки времени, метались в поисках самих 

себя, в поисках смысла жизни. 

Одним из первых такой тип героя открыл Александр Вампилов 

в пьесе «Утиная охота». Автор использует широкую палитру раз-

личных художественно-изобразительных средств для того, чтобы 

раскрыть перед читателем и зрителем психологию своего героя, а 

вернее – антигероя, как его называли критики, Зилова. 

Надо сказать, что отношение к Зилову, вызвавшему вокруг се-

бя бурю дискуссий, было весьма разноречивым. Одних авторов 

возмущал жизненный принцип, поведение, отношение к людям 

Зилова, поэтому их высказывания о нем носили резкий и непри-

язненный характер, другие же пытались реабилитировать героя, 

понять мотивы его поступков, а, поняв, простить и его неорди-

нарное поведение. Казалось бы, жизнь ничем не обидела Зилова. 

У него была и любимая жена, и романы с очаровательными де-



61 

вушками, и работа, и дом, и друзья. Но почему-то он все время 

мечется, не находит покоя, много пьет, устраивает пьяные дебо-

ши и даже пытается застрелиться. 

Вампилов стремится, обнажая душу своего героя, разобраться 

в этом парадоксе. Для этого он, наряду с другими художествен-

ными средствами, прибегает к интересному композиционному 

построению. События разворачиваются в трех пластах: в настоя-

щем, в воспоминаниях и промежуточном пласте – пласте виде-

ний. Пласт настоящего обрамляет действие. Оно начинается с то-

го, что в одно утро, после бурного застолья, закончившегося без-

образий дракой, Зилов получает траурный венок, в шутку по-

сланный друзьями, стыдит мальчика, который принес его, затем 

названивает приятелям, собирается на охоту. Завершается же 

действие тем, что он прикладывает к груди ружье, но подоспев-

шие друзья разоружают его, и в конце концов он опять остается 

один на один со своими думами. Такой финал мог бы показаться 

неожиданным и надуманным, если бы в настоящее не вплетались 

бы воспоминания и видения, и не сделали бы понятным состоя-

ние героя. 

Пласт воспоминаний разворачивается внутри настоящего. В 

нем представлено больше событий, но и этот пласт не несет на 

себе особого драматизма, который мог бы привести к такому 

эмоциональному состоянию героя. В воспоминаниях переплета-

ется несколько сюжетных линий: Зилов заводит интрижку с хо-

рошенькой девушкой, девушка влюбляется в него, жена, обнару-

жив измену, уходит. Но когда уже, казалось бы, ничего не мешает 

герою быть счастливым, он вдруг тяжело напивается и устраивает 

скандал с дракой. Параллельно разворачивается и другой сюжет: 

герой получает новую квартиру и в «благодарность» сводит свою 

бывшую подружку с начальником. На работе у него неприятно-

сти: он подсунул начальнику липовый отчет, а друг – сослуживец 

предал его, увильнув от их совместной ответственности за соде-

янное. 



62 

Сюжет воспоминаний богат, разнообразен житейскими по-

дробностями. У героя умер отец, которого он давно не видел, у 

жены оказывается роман, скорее всего вымышленный, с бывшим 

одноклассником; все герои мечтают об отпуске и об утиной охо-

те. 

Третий пласт действия – игра воображения Зилова, который 

представляет себе, как друзья, сослуживцы, подруги воспримут 

весть о его смерти. Этот пласт состоит из двух интермедий, кото-

рые, исключая две-три фразы, почти полностью совпадают. Но, 

совпадая словесно, они абсолютно противоположны по эмоцио-

нальному настрою: в первом случае воображаемая сцена смерти 

явно носит шуточный, даже шутовской характер, во втором – нет 

и тени улыбки. Но главное то, что эти видения придают объек-

тивный характер зиловским воспоминаниям. Видения насмешли-

вы и ехидны, персонажи пьесы в них точно и зло шаржированы. 

Драма разворачивается между полушутливым замыслом само-

убийства, навеянным «оригинальным» подарком Саяпина и Куза-

кова, и попыткой осуществить его всерьез. 

Все эти три пласта как бы выворачивают наизнанку душу ге-

роя, позволяет понять мотивы его поступков и действий, а глав-

ное – показывают отношение автора к этому персонажу, что, как 

уже отмечалось выше, стало предметом бурных споров в критике. 

Б.Сушков, например, считал, что автор показывает возмож-

ность нравственного очищения героя, так как в нем чувствуется 

запас здоровых душевных сил, связанный с философско-

нравственной ориентацией на природу [36, 164]. Совершенно 

противоположную оценку Зилову дают А. Демидов, 

К.Рудницкий. В статье «По ту сторону вымысла» К.Рудницкий 

пишет: «Перед нами предсмертная тоска. Отчетливо видно: Зило-

ву жить нечем и незачем. По сцене мелькает мертвец» [28, 21]. 

Еще ощутимы впрочем последние конвульсии ускользающей 

жизни. Авантюры Зилова, его скандалы, циничные выходки – все 

это отчаянные попытки «самореанимации», тщетные усилия 

вновь заставить работать остановившееся сердце. Но, по-



63 

видимому, уже поздно. Ведь единственный раз, когда Зилов, со-

гласно ремарке говорит «искренне и страстно», у него вырывают-

ся вот такие слова: «Мне все безразлично, все на свете. Что со 

мной делается, я не знаю... Неужели у меня нет сердца?» [8, 586]. 

Нам думается, что в этом споре больше прав Рудницкий. 

Б.Сушков чрезмерно «поднимает» образ Зилова, он не хочет ви-

деть истинного лица героя – лживого эгоиста, для которого не 

осталось ничего святого. Как выясняется из сцен-воспоминаний и 

сцен-видений, у него нет ни искренней любви, ни настоящих дру-

зей. Автор нисколько не обделяет своего героя, он очень трезво 

его оценивает, что подчеркнуто репликой Кузакова в воображае-

мых сценах похорон «Кто знает... Если разобраться, жизнь в сущ-

ности проиграна» [8, 239]. 

Расширение временных рамок позволяет автору не просто по-

казать определенный тип человека, но и раскрыть ту среду, в ко-

торой он вращается и которая, возможно, сформировала его ха-

рактер и отношение к жизни. Здесь Драматург через образ Зилова 

дает синтез черт целого поколения людей, выросших и сформи-

ровавшихся в эпоху послевоенного дефицита, перешедшего в 

эпоху застоя в тяжелейшую форму нравственного, духовного де-

фицита. Зилов – это зеркало, отражающее судьбу не одного поко-

ления. Это портрет не только ровесников Зилова, но и тех, кто 

моложе его лет на 20-30, так как социальная, экономическая, об-

щественно-политическая система, сформировавшая зиловых всех 

категорий и возрастов, продолжает действовать. Зилов живет не 

всерьез не от врожденного легкомыслия, а от того, что не находит 

в окружающей его действительности ничего, что бы его серьезно 

захватило, направило бы его энергию. Отсюда – та мучительная 

жизнь в ожидании настоящей жизни, которой он живет в пьесе. 

Ему уже тридцать лет, а она все еще не приходит. А молодые си-

лы бурлят, требуют реализации, серьезного применения. 

Чтобы Зилов и подобные ему были счастливы, надо поднять 

людей на другой уровень экономического, социального и духов-

ного развития, чтобы они могли удовлетворять свои потребности 



64 

на более высоком уровне культуры. Все, чем он сейчас владеет, 

его не устраивает: не устраивает работа, не устраивает зарплата, 

не устраивают общественные и производственные отношения, не 

устраивает семья. И он начинает рушить этот жалкий, застывший 

и опостылевший ему мир – мир, лишенный развития. Зилов – че-

ловек, который не хочет удовлетворяться жизнью, существующей 

на уровне примитивных, утилитарных функций, отсюда и его 

бунт. Но душевная драма его не только в том, что он не видит в 

жизни святынь, но и в том, что он настолько ленив и развращен, 

что сам первый не достоин их, не в состоянии дотянуться до них. 

Ему для возрождения предстоит громадная духовная работа по 

перевоспитанию самого себя. 

Таким образом, Вампилов показал героя, который не уклады-

вается в привычные рамки положительных и отрицательных и 

которого окрестили антигероем. Душа его полна противоречивых 

чувств, она мечется, мучается, не может найти своего места в 

жизни. Неблагополучная жизнь Зилова отражает и неблагополу-

чие в обществе, несовершенство существующего политического 

строя. 

Форма рассказа-воспоминания использована и в пьесе 

И.Эфендиева «1ы всегда со мной». Ретроспективные сцены несут 

в себе большие возможности. Они позволяют понять настоящее 

состояние Наргили, проливают свет на многие ее действия. В ре-

троспективных сценах из жизни Наргили автор показывает истоки 

проявления у нее чувства к Гасан-заде. Он дает подробное описа-

ние обстоятельств, которые способствовали появлению у девушки 

пессимистического отношения к жизни: рабское поведение матери, 

злобная жестокость отчима, незаслуженная двойка на вступитель-

ных экзаменах и т.д. и т.п. Подробнее об этом было сказано в пер-

вой главе работы. 

Своеобразное введение ретроспективных сцен можно наблю-

дать в пьесе А.Арбузова «Счастливые дни несчастливого челове-

ка». 



65 

Сделав героем своего произведения ученого-микробиолога 

Юрия Кре- стовникова, человека, разочаровавшегося в людях, не 

верящего в них, предпочитающего одиночество общению с 

людьми и видящего в этом одиночестве единственное счастье для 

себя, автор при помощи оживления страниц из сто прошлого, 

стремится показать причины такого отношения к жизни, такого 

мироощущения, не могущего считаться нормой для обыкновен-

ного человека. Для этого он чередует реальные и условные пла-

ны, используя ретроспективный способ организации действия, 

временной монтаж. Автору важно показать и понять жизнь чело-

века, который искал свободы, а кончил одиночеством. 

Уже в самом начале пьесы автор отмечает, что первая часть 

пьесы происходит в 1938 году, вторая – в 1956, а вступление и 

финал – 80-e годы. 

Пьеса начинается с того, что умирающий Крестовников, кото-

рый заразился во время проведения очень важного опыта, про-

кручивает всю свою жизнь, рассказывая о ней своему ученику, 

но, как предупреждают нас участники хора (о функциональной 

роли его будет говориться подробнее ниже), они представлены на 

сцене не такими, как помнит их он. «Мы увидим, какими они бы-

ли в действительности» [2, 599]. Эта реплика уже говорит о том, 

что он попытается в какой-то мере оправдать свои поступки и 

действия, а автор покажет их объективно, давая возможность зри-

телю и читателю сделать свои выводы. 

Интересным приемом является то, что Арбузов перемежает 

сцены из прошлого героя с картинами его видений из более дале-

кого прошлого, что позволяет проследить за его нравственным 

крушением. 

В жизни каждого человека бывают сложные, тяжелые дни, го-

ды, которое способны наложить отпечаток на формировании его 

как личности, и драматург не уходит от всего этого. Он не стре-

мится облегчить своего разговора, он понимает, что личная судь-

ба Крестовникова по многим причинам заслуживает пристально-

го к себе внимания. Крестовников – личность крупная, неорди-



66 

нарная, и жизненный пример его во многом поучителен. Переме-

щая своего героя из настоящего в прошлое и наоборот, драматург 

начинает свое повествование с финала этой несчастливой судьбы: 

«На этой постели лежит человек, дни которого сочтены» [2, 588]. 

Неудачно сложившаяся личная и общественная жизнь Кре-

стовникова начинается с первого его предательства, в котором он 

сам признается, и, судя по всему, внутренне тяжело раскаивается. 

Неслучайно, что после того, как он добровольно отказался от 

любви Настеньки, которая, может быть, смогла бы сделать его 

счастливым, пробудить заснувшие в нем чувства, он вспоминает 

это свое предательство: желая попасть в экспедицию, куда был 

зачислен его друг Володя Костенецкий, он выдает профессору 

Бергу, что именно Володя является автором эпиграммы на стари-

ка, сделав тем самым, как ему казалось, невозможным участие 

Володи в экспедиции, возглавляемой профессором. «Вот уже 

много лет я один... один, окруженный множеством людей. Это 

началось в тот день, когда я бежал из своего дома?... Володька... 

Володька! Если бы ты знал, как часто я думаю о тебе... Володень-

ка Костенецкий!» [2, 654]. Но это он говорит тогда, когда ему уже 

42 года, и многое в жизни переосмыслено. А в 23 года, когда он 

только совершил это предательство, он довольно спокойно отнес-

ся к тому, что совершил: «Подлость... Явная отчетливая подлость. 

Не ожидал (Улыбаясь) Любопытно... Подлость!» [2, 613]. 

В пьесе показаны три хронологических пласта: настоящее, ко-

торое обрамляет действие, прошлое и давнопрошедшее, т.е. в 

воспоминания вклиниваются события еще более раннего време-

ни, другими словами, использован композиционный прием, кото-

рый в прозе называется «рассказ в рассказе», в данном случае 

«воспоминания в воспоминаниях», кроме того, в композицию 

входят и видения, и воображаемые диалоги. Такое расположение 

материала дает возможность драматургу проанализировать при-

чину отчуждения Крестовникова от людей, докопаться до исто-

ков зарождения в нем и недоверия к людям, и с легкостью совер-

шенного предательства. А причины эти кроятся как в личной 



67 

жизни, так и в среде, окружающей героя. Так, в воспоминаниях о 

давно прошедшем времени, которые нахлынули на Крестовнико-

ва после совершения им предательства, автор показывает, что 

оноЛ это предательство было подспудно подготовлено события-

ми разных лет, наслаивавшимися в памяти героя. Всплывающие в 

памяти островки прошлого, выстроившись в стройную цепочку, 

создают фон, на котором могли появиться худшие качества Кре-

стовникова – подлость, предательство. В центре всех этих воспо-

минаний стоит отец героя – человек, которого он беззаветно лю-

бил, которого считал идеалом для себя. 

Когда мальчику было пять лет, отец ему говорил, что гроза об-

ходит добрых людей, а настигает только предателей и обманщи-

ков. «Неверных людей, понял?», и это был первый урок нрав-

ственности. Через несколько лет, когда ему уже стукнуло один-

надцать, отец его строго отчитывает за то, что бросил товарища в 

беде. Еще через несколько лет отец говорит ему о своей большой 

любви к жене, матери героя, которую называет замечательной 

женщиной* и выражает недовольство тем, что Юра был груб с 

ней, затем уже достаточно взрослого, девятнадцатилетнего Юру 

поучает, что близость с девушкой без любви «не стоит и гроша». 

Но все эти нравственные сентенции опрокидываются, когда 

отец говорит ему, двадцатилетнему юноше, что он полюбил дру-

гую женщину, и уходит из семьи. 

Отец. ... Я сам не верю, что так могло случиться, но я люблю 

другую Женщину. 

Крестовников (тихо). Ты оставишь нас? 

Отец. Жить и лгать, жить, притворяясь?.. Нет, не смогу. 

Крестовников (медленно). И я тебе верил. (Усмехнулся). Тебе! 

[2, 615]. 

Предательство (а герой воспринимает этот шаг отца только 

так, а не иначе) самого близкого, самого любимого человека, ко-

торому верил безоглядно, накладывает на душу Юры тяжелый 

отпечаток, и если учесть, что он находится в возрасте, весьма ра-

нимом и отличающемся нравственным максимализмом, то можно 



68 

представить себе его реакцию. Юрий не может ни понять, ни про-

стить отца, но в то же время он как бы освобождает себя от необ-

ходимости следовать его нравственным урокам. В его душе все 

переворачивается с ног на голову. Известно, что в этом возрасте 

молодежь обычно очень тянется к Лермонтову, находит в его поэ-

зии много родственного себе, и не исключено, что известные сло-

ва поэта о горьком разочаровании в существе, которое считал ан-

гелом, по-своему отозвались и в его душе. Интересна в пьесе в 

этом смысле одна маленькая деталь. Сразу же после того, как 

Юрий выдал своего друга профессору Бергу, а потом на него 

нахлынули воспоминания, он обращается к матери с вопросом: 

«ты веришь в наследственность?». 

Вся беда Крестовникова – в его крайнем эгоизме, следствием 

которого является упорное нежелание понять других, даже самых 

родных людей. Все его мысли направлены на самого себя, он как 

будто «выхаживает» свою обиду. Он не может понять чувства 

отца, которого (наверное, не без основания) не перестала уважать 

мать, не может понять мать, которая имела право на личное сча-

стье. Узнав о том, что мать собирается замуж, он убегает из дому, 

убегает навсегда, так больше никогда и не встретившись с нею. С 

точки зрения здравого смысла, нормальных человеческих взаи-

моотношений, это была самая большая ошибка в жизни, хотя он и 

пытается представить свой шаг как неудержимое желание само-

утвердиться, а этот день называет самым счастливым днем в сво-

ей жизни. Драматург, давал читателю возможность увидеть про-

шлое героя, приглашает к раздумью, недвусмысленно определяя 

и свою оценку героя. 

Неблагополучие в личной жизни Крестовникова, сказавшись 

на его личных качествах, способствовало его нравственной де-

градации. Однако здесь немалую роль сыграла и общественная 

ситуация, на фоне которой жизненная катастрофа героя еще 

больше усугублялась, находя свое отражение в усилении таких 

качеств, как недоверие к людям, замыкание в собственном «я», в 

кругу личных интересов. 



69 

Приметы времени разбросаны по всей пьесе так, что в воспо-

минаниях героя мы видим обстановку тридцатых годов, репрес-

сий, особо коснувшихся интеллигенции, атмосферу подозритель-

ности, доносов, когда, как говорит один из персонажей пьесы, 

«нельзя доверять всем и всему», когда «бдительность», по заме-

чанию Крестовникова, стала «модным словом». Даже чайки, ко-

торыми герой любуется в прибалтийском рыбачьем поселке, вы-

зывают у него ассоциации с пленумом, с проработками, которые 

были так часты в те времена. 

Крестовников. Чайки... Топают себе по песку самым важным 

образом, толкуют о чем-то. Почему-то собрались в кружок. 

Зимина. Может быть, у них пленум? 

Крестовников. Не исключено. Видимо, кого-то прорабатывают. 

Зимина. Видимо, вон ту, пестренькую. Не проявила моральной 

стойкости. Воспользовалась служебным положением. 

Крестовников. Скорее всего, зазналась. Эгоистична, властолю-

бива, неконтактна [2, 629]. 

Нетрудно заметить, что Крестовников, называя те пороки, за 

которые можно наказывать, имеет в виду свои качества, т.е. он 

умеет трезво оценить свои недостатки, понимает, что они мешают 

ему жить, нормально общаясь с людьми. 

Ни в одной из своих пьес Арбузов не связывает так нерастор-

жимо тесно время и личность человека. В пьесе есть реплика, 

подтверждающая связь героя со временем: «Недоверие – болезнь 

века». Таким образом и разочарования в близких людях, и траги-

чески-тревожное время, и личные качества героя, причудливо пе-

реплетаясь, ведут его к жизненному краху. Арбузов не щадит 

своего героя, хотя не раз отмечает его неординарность, его по-

пытки разобраться в себе, в определенной мере его самокритич-

ность. В финале пьесы читатель узнает о том, что результаты ис-

следования, которым Крестовников посвятил всю жизнь, и кото-

рые, как сказано, преподнес перед смертью своему ученику, без-

надежно стары. 



70 

«Ученик (проглядывает тетрадь Крестовникова и молчит не-

сколько мгновений – он потрясен). Мой бог – какое детство! Ста-

ро... (Листает страницы). Старо... Безнадежно старо! (Страницы 

одна за другой медленно выскальзывают из его рук)». 

Таков печальный итог жизни, оторванной от людей, от радо-

стей бытия, от нормальных человеческих взаимоотношений. Кре-

стовников уходит в небытие, не оставив ничего за собой: ни де-

тей, ни друзей, ни великих научных открытий. 

Назвав свою пьесу притчей, Арбузов через изображение жизни 

героя в настоящем и прошлом, через развернутые ретроспектив-

ные сцены как бы дает 

наставления читателям о том, что человек ни при каких обсто-

ятельствах – ни личных, ни общественных, не должен изменять 

себе, своему назначению, - не должен изменять веками вырабо-

танным нормам человеческой морали. Иначе его ждет забвение. 

А жизнь со всеми ее проявлениями – и радостью, и горем, и же-

стокостью, и снисходительностью – продолжает течь своим чере-

дом. Как гимн торжествующей жизни, которую не сумел оценить 

Крестовников, звучат финальная ремарка: «Все на мгновение по-

гружается в темноту – и вот сцена освещена нестерпимо ярким 

светом. В центре волейбольная сетка на столбах; шестеро парней 

в разноцветных майках с остервенением режутся в волейбол. По-

дача, блок, мертвые удары, падение, отчаянные крики играющих. 

Начинают бить барабаны, они звучат все громче и громче, и по-

степенно их звуки заглушают возгласы и крики людей, с ярост-

ным азартом продолжающих игру. 

 Итак, перед нами прошли три сложные, по-своему интересные 

и своеобразные судьбы. Разных по возрасту, характеру, жизнен-

ному опыту, и наконец, по национальной и половой принадлеж-

ности героев объединяет одно общее свойство – их одиночество, 

разочарование в людях, что имеет корни в том прошлом, которое 

по волеизъявлению автора, оживает перед взором читателя и зри-

теля. Надо сказать, что перевод героев из одного временного пла-

ста в другой главным образом осуществляется посредством света 



71 

и музыки. «Пауза. Слышна музыка. Постепенно она затихает. На 

сцене темно. Когда зажигается свет, мы видим Гасан-заде, он ку-

рит, слушая Наргилю» [41, 200]. Так автор возвращает нас к 

настоящему после рассказов Наргили о жизни до встречи с геро-

ем. 

«Свет на сцене гаснет, передвигается круг, и сцена освещается. 

Начинается первое воспоминание... Громко звучит та же бодрая 

музыка. Свет гаснет и через несколько секунд зажигается снова. 

Музыка звучит негромко. Окончание первого воспоминания со-

провождается музыкой» [8, 156]. Это Вампилов, который, как мы 

видим, помимо светового и музыкального оформления дает и 

словесное определение начала и конца воспоминаний, что позво-

ляет отделить не только пласт настоящего от пласта прошлого, но 

и выделить видения. Но если у Эфендиева, и Вампилова только 

отмечается характер и тембр мелодии, то А.Арбузов в этом смыс-

ле идет дальше. Интересной находкой драматурга можно считать 

сопровождение каждого жизненного отрезка наиболее популяр-

ной мелодией своего времени. Так, мы слышим популярный в 30-

е годы романс в исполнении Л.Собинова (герою в это время пять 

лет), когда ему уже двадцать два, звучит вальс из кинофильма 

«Цирк» в исполнении ставшей символом этих лет Л. Орловой. 

Кроме того, Арбузов вводит и еще одну символическую деталь, 

отражающую смену времен – бой множества часов, сопровожда-

ющий каждое воспоминание. 

В каждой из рассмотренных пьес воспоминания героев, под-

нимающие завесу над мотивами их действий и поступков, пред-

ставлены по-разному, соответственно авторскому замыслу. 

Пьеса Арбузова «Счастливые дни несчастливого человека» 

была написана почти в одно время с пьесой И.Эфендиева, и, ко-

нечно же, на ней тоже отразилось настроение шестидесятых го-

дов. Автор верит, что будь Крестовников помягче душой к лю-

дям, он сумел бы прорвать блокаду одиночества и безверия. Об 

этом говорят и участники Хора. 



72 

«Первый (яростно). Но представь, что он мог свершить, если 

бы верил людям. 

Третий (с горечью). Верно, вдесятеро больше любого из нас 

[2,664]. 

Наргиля счастливее Крестовникова потому, что ее юность 

пришлась на шестидесятые годы, а Крестовников, как уже отме-

чалось выше, воплотил в себе все пороки, которыми страдало 

общество в те страшные тридцатые годы, ознаменованные тяже-

лыми репрессиями. 

В судьбах Наргили и Крестовникова есть одно общее – оба они 

тяжело переживают «предательство» матерей, но причины, по 

которым они страдают, разные и связаны с их характерами. 

Наргиля по своей природе, поняла и простила бы мать, будь ее 

избранник достойной личностью, но она мучается, видя при-

служничество матери перед таким ничтожеством, как Фарадж. У 

Крестовникова же нет таких мотивов. Муж его матери - умный, 

интеллигентный, порядочный человек, беззаветно влюбленный в 

жену. Крестовников так и не смог простить замужество матери 

только лишь из-за своего эгоизма, потому что мир, по его мне-

нию, должен крутиться вокруг него, и если он несчастлив, то ни-

кто не имеет права на счастье. 

По-разному представлен и уход из дома героев, и тут, как нам 

кажется, сказывается разница и в национальном менталитете. 

Крестовников покидает в обиде отчий дом, Наргилю же фактиче-

ски изгоняют из него. Она не смогла бы поступить, как Крестов-

ников, потому что, согласно национальным представлениям мо-

рали, дом это священный очаг. Не смогла поступить как Елена 

Сергеевна и мать Наргили, которая в конечном итоге вернула 

дочь домой, а Елена Сергеевна, как видно из содержания пьесы, 

не сделала даже попыток разыскать сына. Это тоже связано с 

нормами традиционной национальной морали: для азербайджан-

ской женщины, как правило, любовь к детям и долг перед ними 

всегда были превыше всего, превыше личного счастья. Но если 

Наргиля при помощи Гасан-заде нашла свою дорогу в жизни, по-



73 

чувствовала себя частичкой общества, преодолела свою замкну-

тость и недоверие, а Крестовников, по убеждению автора, тоже 

смог бы быть счастливым, если бы победил собственный эгоизм, 

то Вампилов, пьеса которого написана в 70-е годы и отражает 

общественно-политическую обстановку этого времени, значи-

тельно жестче в характеристике своего героя. 

Таким образом, в рассмотренных пьесах, где временные и про-

странственные смешения способствуют наиболее четкому выра-

жению авторской позиции, заметную роль играет время написа-

ния, а также стиль и жанр пьес. «Ты всегда со мной» и «Счастли-

вые дни несчастливого человека», ярко выраженные лирико-

психологические драмы, и введение эпизодов из жизни Прошлого 

здесь происходит мягко, непринужденно, в них очень заметна 

личностная интонация, чему служат ремарки, музыкальное 

оформление, реплики участников Хора. В «Утиной охоте» же, 

представляющей собой социально-психологическую драму, за-

метна эпическая отстраненность автора, представляющего чита-

телю возможность вынести свой приговор. 

Хронологические смещения возникают и в пьесе Р.Ибрагим-

бекова «Своей дорогой», где вначале зритель видит эпизоды, от-

носящиеся к концу истории, и лишь затем всплывают предше-

ствующие события. Повод для воспоминаний – интервью, кото-

рое дает герой заезжему журналисту: рассказ о событиях прошло-

го дополняется зрительным рядом. Сразу обозначается своего ро-

да сознательно подчеркиваемый контраст между позицией жур-

налиста и позицией автора; журналист оценивает события с точки 

зрения своих возможностей – что ему разрешит напечатать ре-

дактор, и мгновенно обнаруживается Цензурная ограниченность 

«журналистского ракурса», лейтмотивом проходит Реплика: «Вы 

не знаете моего редактора». Автор же ставит своей задачей по-

дать все, «как это было на самом деле». Таким образом, изна-

чально задается установка на предельно реалистическое отобра-

жение хода событий, на широту подхода, не стесненного никаки-

ми ограничениями. 



74 

События в пьесе охватывают десять лет, на протяжении кото-

рых главный герой пьесы Фарид Салаев, прототипом которого 

был известный геолог-нефтяник, Герой социалистического Труда 

Фарман Салманов, проявляет необыкновенную преданность делу, 

целеустремленность, смелость, уверенность в правоте принятых 

им решений. В первых эпизодах пьесы мы видим его как уже 

опытного нефтеразведчика, руководителя крупного геологиче-

ского треста. Вопреки установившимся стандартам служебного 

поведения, когда нижестоящие беспрекословно подчинялись 

установкам, спущенным сверху, когда процветали безынициатив-

ность, бездумная исполнительность, которая как стало ясно зна-

чительно позже, в конце 80-х годов, привели к развалу хозяйства 

бывшего могучего Союза, Фарид Салаев не соглашается с приня-

тым планом нефтедобычи и посылает в Центр телеграмму о том, 

что план следует пересмотреть, так как по его данным к восьми-

десятому году добычу можно во много раз увеличить. Естествен-

но, что это его действие вызывает отрицательную реакцию руко-

водителей области, которые обвиняют его и в неколлегиальности, 

и в высокомерии, и в карьеризме. Но Салаев твердо и логически 

аргументировано отводит все обвинения и твердо стоит на своем. 

Жесткость, бескомпромиссность героя – это черты, присущие его 

характеру изначально, о чем свидетельствуют картины из про-

шлого, когда еще начинающий геолог Фарид Салаев – опять во-

преки утвержденному «наверху» плану – начинает искать нефть 

не там, куда его посылают, а там, где она, по его глубокому убеж-

дению, есть. Для этого он сколачивает вокруг себя группу энтузи-

астов, которые, несмотря на материальные и бытовые трудности, 

поверив, идут за ним, и в конечном итоге победа оказывается за 

решением героя. Переводя действие из одного временного пласта 

в другой, автор демонстрирует цельность натуры своего героя, 

достигает воплощения своего замысла – показать необходимость 

Дня прогресса науки, экономики живого, заинтересованного от-

ношения, прознающего закостеневшие установки и догмы, осу-

дить всеобщую безответственность при сохранении личной 



75 

внешней лояльности, позицию послушания и вернолодданниче-

ства. 

Авторская позиция находит свое выражение и в такой форме 

художественной условности, как синхронное изображение собы-

тий, происходящих одновременно в разных пространствах. Как 

справедливо отмечает А.Алекберли, «художественная практика 

знает два типа синхронного изображения различных событий в 

едином пространстве: первое, когда различные события происхо-

дят в одном и том же пространстве, но развиваются как самостоя-

тельные, второе – когда события происходят независимо друг от 

друга, на расстоянии многих километров, но показаны на сцене в 

едином пространстве, представляя различные полюса конфликта» 

[42, 117]. 

Оба эти названных типа нашли широкое применение в драма-

тургии Р.Ибрагимбекова. Его пьесы «Женщина за зеленой две-

рью», «Дом на песке», «Ультиматум», «Момент истины», «Под 

музыку Вивальди» живое тому подтверждение. Но каждый раз 

этот художественный прием выполняет различную функцию. Со-

бытия пьесы «Женщина за зеленой дверью» разворачиваются в 

обычном бакинском дворике, где стоит дом в два этажа. На пер-

вом этаже живет семья простого сапожника Нури, который вы-

растил хороших детей, дал прекрасное образование, а теперь го-

товится к двум приятным событиям – дню рождения внука и сва-

дьбе дочери. Мысли членов всей семьи заняты главным образом 

бытовыми заботами, связанными с предстоящими торжествами. 

В промежутках между разговорами о свадьбе они могут и по-

вздорить, и поспорить, и даже подраться, но в целом это дружная 

семья, объединенная общими заботами. На втором этаже живет 

бывший директор педагогического техникума, человек, который 

всю жизнь занимал ответственные должности, а теперь тяжело 

переживает то, что его «уходят» на пенсию. Это Габиб Дашдами-

ров. Малообразованный, он был из числа «выдвиженцев» 20-х 

годов, когда для успешного продвижения по служебной лестнице 

достаточно было иметь соответствующее классовое происхожде-



76 

ние, идейную убежденность и административные качества, а об-

разование, культурный уровень, знания, профессионализм как-то 

отходили на задний план. Но события пьесы происходят в сере-

дине 60-х годов, и неудивительно, что долгие годы процветаю-

щий Дашдамиров теперь уже не может скрыть свою профессио-

нальную некомпетентность. Все мысли, разговоры, действия 

Дашдамирова заняты тем, чтобы изыскать возможность удер-

жаться на руководящей должности, лишение которой для него 

представляет катастрофу. Его не радует, а даже огорчает то, что 

сын Мансур, обладающий обостренным чувством справедливо-

сти, активно противостоящий злу, возвращается из тюрьмы, куда 

его посадили за то, что эн вступился за девушку и фактически 

взял на себя действия, совершенные другим. Зная неспокойный 

характер сына, Дашдамиров боится, что он опять может что-то 

натворить, и это помешает ему занять очередное руководящее 

кресло. 

Таким образом, как мы видим, жизненные устремления, по-

мыслы, заботы дворика и второго этажа полярно противополож-

ны. Не случайно, драматург поместил Дашдамирова на второй 

этаж. Он как бы возвышается над простыми людьми, с которыми 

теперь не хочет знаться, хотя когда-то сам был хорошим сапож-

ником и работал вместе с Нури. 

Автор строит свое произведение композиционно так, что и 

квартира Дашдамирова, и дворик, в котором протекает бурная 

жизнь семьи Нури, находятся в поле зрения зрителя одновремен-

но. Зритель слышит их разговоры (хотя они сами, естественно, 

друг друга не слышат). Эти два слоя живут сами по себе, не со-

прикасаясь и не пересекаясь. В диалоги жителей первого этажа 

вплетается разговор Дашдамирова с другом молодости Рагимо-

вым, на которого Дашдамиров возлагает свои надежды на сохра-

нение руководящей должности. 

Точкой, в которой как бы соединяются эти два полюса, явля-

ются крики о помощи за зеленой дверью, вернее то равнодушие, с 

которым слышат эти крики их дворик и второй этаж. Этот прием 



77 

как бы раздвигает границы изображаемых событий, придает им 

расширительный смысл. Мы видим микромодель общества, в ко-

тором живут и такие мирные обыватели, как семейство Нури, и 

такие, как Дашдамиров, причем, как нам кажется, эти два полюса 

не противопоставлены друг другу. Здесь нет однозначного и кате-

горического распределения авторских симпатий и антипатий, нет 

противостояний персонажей друг другу. В этом смысле трудно 

согласиться с мнением А. Алекберли, который считает, что два 

полюса – нижний и верхний этажи – не просто равнодушны друг 

к другу, а между ними существует даже враждебность. Ошибоч-

ность такого вывода легко обнаруживается при сравнении следу-

ющих отрывков из пьесы. 

Зейнаб, которая не может простить чванливости Дашдамирова 

и его покойной жены, не может забыть обид, чисто бытовых не-

удобств, которые она терпела от этой семьи, злорадствует по по-

воду его служебных неприятностей: «Кажется, у нашего дорого 

соседушки дела совсем плохи, если по утрам машина не приезжа-

ет. Есть все-таки бог на свете, видит, что творится на земле... По-

дождите, еще не то будет. За все обиды, которые он нам причи-

нил, покарает его судьба. Я такой человек, меня безнаказанно 

обидеть нельзя. Ну и что же, что мой муж неудачник, не выбился 

в люди?! Значит, мне на голову надо сесть? Воду на меня лить» 

[19, 13]. Но в тот момент, когда Габиб Аллахъярович падает, сра-

женный сердечным приступом, первая к нему на помощь мчится 

Зейнаб. Сколько озабоченности, неподдельного сочувствия в ее 

голосе. Она обрушивается на мужа, думая, что тот каким-то 

невзначай сказанным словом обидел соседа, стал причиной его 

болезни: «Не могло же человеку ни с того, ни с сего плохо стать? 

Значит, сказал что-нибудь обидное. Я тебя знаю, любого человека 

угробить можешь... Ему воздух сейчас нужен, побольше воздуха 

(крутит полотенце над головой Дашдамирова) ...Али, Али, Шар-

гия! ...Куда запропастились. В «Скорую помощь» надо позво-

нить... Видишь, как лицо потемнело у бедняжки - воздуха не хва-

тает... У него и без того горя много, а ты еще ему подбавил» [19, 



78 

63]. Трудно поверить, что и в первом, и во втором случаях гово-

рит один и тот же человек - так разнятся и содержание, и интона-

ция, и эмоциональная наполненность фраз, но тем не менее это 

так. 

Здесь нет ничего удивительного. Зейнаб по натуре – добрый, 

отзывчивый человек, но имеет вздорный характер, ворчлива, не 

сдержанна в проявлении эмоций. Все ее угрозы и проклятия идут 

не от сердца, а так, для отвода души. Это типичный образ простой 

азербайджанки, обладающей острым языком, но добрым сердцем. 

О людях судят, как известно, не по словам, а по действиям. И 

Зейнаб – прямое тому подтверждение. Мы привели столь про-

странные цитаты, чтобы еще раз подтвердить, что между двори-

ком и вторым этажом нет вражды, нет противостояния. Это и не 

входило в авторский замысел. 

Пьеса была написана в 1971 году, в тот неблагоприятный для 

развития литературы период, когда, как уже отмечалось выше, 

наиболее талантливые и мужественные писатели стремились, 

обойдя негласную цензуру, высказать свое мнение о пороках су-

ществующей системы, и прибегали для этого к самым различным 

художественным приемам. Крики женщины за зеленой дверью, 

вернее равнодушие к этим крикам, уравнивают и верхний, и ниж-

ний этажи. Это жизненная позиция, в основе которой лежит 

гражданская пассивность. И, как справедливо отмечает 

Б.С.Мусаева, «главная тема пьесы – анализ этой жизненной пози-

ции и стремление скрыть причины, приведшие к ее формирова-

нию. Зеленая дверь становится мерилом нравственности героев, и 

они по общему молчаливому согласию остаются по эту сторону 

двери, живут своей жизнью, переживают свои огорчения» [26, 

126]. 

Синхронный показ событий, разговоров, идущих внизу и 

наверху, дружное невнимание всех к душераздирающим крикам о 

помощи способствуют раскрытию общей, коллективной вины, 

равной для всех. Ведь на помощь к женщине не идут не только 

мирные обыватели, простые труженики, но и человек, за плечами 



79 

которого огромный стаж руководящего работника, умеющего, 

видимо, быть властным и сильным, когда это требуется. Причем 

это большая, непростительная вина, по сравнению с которой те-

ряются, делаются мелкими различия в нравственном облике карь-

ериста Дашдамирова и тихони Нури; хотя эти различия могли бы 

стать основой полноценного драматургического конфликта. Рав-

нодушие, социальная пассивность, нейтрализм, существующие 

как сознательная жизненная позиция, свидетельствуют о небла-

гополучии, болезни общества. Такой же болезни, что была пока-

зана в пьесах А.Вампилова «Прошлым летом в Чулимске» и 

«Утиная охота». Автор ставит перед собой и читателем вопрос: 

что является причиной болезни общества? Эгоизм и разобщен-

ность людей, их равнодушие ко всему, выходящему за пределы 

частной жизни, а может быть, наоборот, особенности обществен-

ного развития создали эту модель социального поведения, пода-

вили всякую общественную активность страхом преследования? 

На этот сложнейший вопрос автор не дает однозначного ответа. 

В пьесе есть герой, который является как бы связующим зве-

ном между нижним и верхним этажами: это Мансур – сын 

Дашдамирова и друг сына Нури, причем в отличие от отношения 

к его отцу, Мансура любят в доме Нури. И только он бросается на 

помощь к женщине, хотя может понести за это суровое наказа-

ние. Условно освобожденный из тюрьмы, куда, как уже отмеча-

лось, попал тоже за правое дело, он снова может вернуться, и 

скорее всего, вернется, туда. Но поступок его оказывает воздей-

ствие на всех окружающих, как бы пробуждает их ото сна. Энвер, 

Фарид, Салех и другие смущенно переговариваются, и лейтмотив 

их разговоров выражают слова Анвера: «Какое свинство твори-

лось на наших глазах, и мы терпели». Дашдамиров, этот высоко-

мерный эгоист, готовый даже принести в жертву свободу сына 

ради своего дела, именно после поступка Мансура, как бы пере-

оценивает свои идеалы, и позоров спесь, спускается к Нури. 

Б.С.Мусаева, анализируя пьесу «Женщина за зеленой дверью», 

отмечает: «его (Мансура - Р.Э.) жертва не остается напрасной – 



80 

он спасает не только истязаемую соседку, он пробуждает ту са-

мую заснувшую и больную совесть во всех, ранее пассивных 

участниках драмы, его судьба для них – укор и призыв к дей-

ствию. Само появление у этого отца, среди таких соседей и това-

рищей человека, отваживающегося преодолеть символическую 

дверь, вселяет чувство оптимизма, вызывает надежду на возмож-

ность нравственного возрождения окружающих» (26,126). 

А. Алекберли же приходит к менее оптимистичному выводу. 

Отдавая должное поступку Мансура, он н то же время считает его 

наивным, ибо, по его мнению, крики «за зеленой дверью после 

вторжения Мансура не прекратятся, а общество, изображенное в 

пьесе, готово в любой момент уничтожить испытанием зеленой 

дверью таких, как Мансур, представляющий собой зерно совести 

и справедливости, проросшее в недрах этих двух пространств» 

[42, 117]. И уж совсем непонятно, почему автор связывает эту 

свою мысль сходством зеленого цвета двери с «зеленым светом». 

Нам кажется, что Адекберли чрезмерно сгущает мрачные краски, 

ведь поступок Мансура, как уже отмечалось, не прошел бесслед-

но. 

Безусловно, было бы наивно предполагать, что завтра тот же 

Фарид, Энвер или Салех кинутся в бон за справедливость, побо-

ров собственную социальную инертность, да автор и не ставил 

своей целью такое облегченное решение конфликта... 

Обратимся к примеру. Во дворике отмечается день рождения 

внука наверху Дашдамиров переживает свое увольнение. 

«Салех. Давайте разложим плов по тарелкам. 

Все принимаются за плов... В квартире Дашдамирова раздается 

телефонный звонок. 

Дащдамиров (поднимает трубку). Алло! Квартира Дашдами-

рова (Разочарованно). А, это ты. Нет, не звонил Рагимов... Ты был 

в техникуме?.. Висит приказ? Не может быть... 

Гости. Прекрасный плов! 

- Молодец, Зейнаб-ханум! 

- Рисинка в рисинку! 



81 

Дашдамиров. А как написано? В связи с переходом на другую 

работу или на пенсию? (Усмехается). Вот результаты моих соро-

калетних трудов... А зачем мне персональная пенсия? Я же еще 

полон сил, они могли послать меня на другую работу... Нет смыс-

ла. Ему передали, что я звонил, и жена сказала, и секретарша... 

«Занят, говорит, нет у меня времени для товарища Дашдамиро-

ва...» А что сделаешь? Теперь уже все. Надо домино купить. За-

ходи в свободное время, сыграем. Пенсионер Дашдамиров теперь 

всегда будет дома... (Вешает трубку и сидит за столом, стиснув 

голову руками). 

Салех. Дорогие гости, многие из вас имеют детей, и каждый 

имеет или имел родителей. Я сам сирота и знаю, как хорошо че-

ловеку, когда родители живут тысячу лет! 

Все чокаются, и пьют за родителей» [19, 27]. 

Как видим, эмоциональный настрой внизу и наверху резко 

контрастны друг другу, что, по всей видимости, должно с еще 

большой силой подчеркнуть разобщенность людей данного соци-

ума. 

В обращении Р.Ибрагимбекова к приему синхронного изобра-

жения событий, происходящих в разных пространствах, сказалось 

увлечение драматурга поэтикой кинематографа, что заметно 

ощущается во многих произведениях современной драматургии. 

«Именно кинематографическое видение с его стремительной 

сменой пластов и ракурсов, ритма и других путей поэтической 

образности создало предпосылки для развития эстетики таких 

авторов, как Анар, Рустам и Магсуд Ибрагимбековы, Я.Стельмах, 

А.Дударев, Л.Саладзе» [31, 43-60], - пишет П.В.Романов. 

Но если в пьесе «Женщина за зеленой дверью» одновременно 

показаны события, происходящие на одном пространстве, в од-

ном доме на разных этажах, то в пьесах «Ультиматум», «Дом на 

песке» идет одновременный показ плоскостей, находящихся друг 

от друга на значительном расстоянии. 

В преамбуле к пьесе «Ультиматум» автор предупреждает чи-

тателя, что для более полного охвата событий он использует 



82 

смещение во времени и пространстве. Кроме того, условность 

здесь проявляется в том, что на сцене одновременно существуют 

три плана. На переднем плане – герой в яростных спорах с самим 

собой, на заднем – заседание мусаватского парламента, а проме-

жуточное место отведено изображению картин из жизни бакин-

ских обывателей. Такое расположение тесным образом связано с 

авторским замыслом. Главное в пьесе – это раскрытие борьбы 

противоречивых мыслей и чувств в душе героя, которого автор 

называет Он, подчеркивая тем самым обобщенность этого образа. 

Он – это один из членов революционного Совета, обязанный по 

решению Совета вручить ультиматум большевиков мусаватскому 

правительству о сдаче власти. Его яростные споры с самим собой 

о целесообразности вручения ультиматума, сомнения о послед-

ствиях, которые могут ждать Азербайджан после выполнения 

условий ультиматума мусаватистами, о допустимости насилия в 

революционной борьбе, о правомерности принесения в жертву 

личных чувств во имя идеи и многие другие проходят на фоне 

двух задних планов, которые как бы иллюстрируют те или иные 

мысли героя, делают понятнее сомнения, колебания героя, борю-

щегося с мусаватистским правительством с большевистских по-

зиций, дополняют внутренний спор героя с самим собой. Здесь 

важно обратить внимание на то, что заседание мусаватистского 

парламента, данные на заднем плане, косвенно реабилитируют 

деятельность этого государственного устройства, которое долгие 

годы преподносились народу в качестве его врага. Проблемы, об-

суждаемые на этих заседаниях, свидетельствуют о гуманистиче-

ской, демократической направленности деятельности молодой 

республики, о борьбе ее за национальную независимость. Для 

времени написания пьесы этот факт можно назвать смелым ша-

гом драматурга, стремящегося восстановить историческую спра-

ведливость. 

Поместив сцены из жизни бакинских обывателей в промежу-

точном ряду, автор подчеркивает неопределенность их позиции: 

они не принимают ни большевиков, ни мусаватскую власть, жи-



83 

вут сами по себе, однако бурно развивающиеся события не поз-

воляют и им остаться в стороне, а их безразличие, бездеятель-

ность в конечном итоге жестоко наказывается. 

«Все три событийных ряда существуют параллельно, все про-

исходящее на сцене подчинено внутреннему конфликту главного 

героя, яростному спору нескольких его «Я» [20, 366]. 

Совершенно новое содержание в формы условности вносит К. 

Абдулла, оригинальность и самобытность поэтики и этого кото-

рого стали явлением в литературной и театральной жизни Азер-

байджана. Опираясь на богатейшие традиции восточной литера-

туры и философии К. Абдулла обращается к проблемам, считаю-

щимся в период господства коммунистической идеологии, ядром 

которого была материалистическая философия и атеизм, запрет-

ными – приоритет духа над материей, проблемы Бытия и Небы-

тия, Жизни и Смерти, т.е. проблемы, которые стоят выше соци-

альных по уровню сложности и важности и являются вечными и 

общечеловеческими. Во многих пьесах К. Абдуллы герои показа-

ны в пространстве, где перекрещиваются Жизнь и Смерть. Это 

«Дух», «Я иду искать», «Плохой», «Как будто бы боясь» и др. Ге-

рои К. Абдуллы как бы совершают путешествие по дороге 

Жизнь-Смерть, стремясь познать себя, познать ту дорогу, по ко-

торой идут, потому что, как говорит драматург, «если по дороге 

не будет идущих, то трудно понять, уводит эта дорога или воз-

вращает» [42, 208]. Драматург верит в двуединство мира, поэтому 

его герои, находящиеся по разные стороны его, могут свободно 

общаться («Я иду искать»), легко пересекают границы Бытия и 

Небытия («Как будто бы боясь...»), тем самым доказывая бес-

смертность Души. 

На сцене две стороны мира находят свое отражение при по-

мощи цветовых лучей, причем потусторонний мир, как правило, 

окрашен не в черный цвет, как это обычно представляется, а 

пронзительно бел, что, как нам думается, связано с тем, что дра-

матург в решении вечного, трагичного по сути конфликта между 

Жизнью и Смертью, не впадает в пессимизм. Это как бы переход 



84 

из одного состояния в другое. Самое важное здесь то, что перед 

лицом Смерти человек как бы заново просматривает свою Жизнь. 

Смерть становится пробным камнем в той борьбе, которая идет в 

душе человека. 

Так, содержание «Духа» сводится к следующему. Некто решил 

собрать своих одноклассников, которые не встречались друг с 

другом сорок лет. Но внезапно он умирает. Тогда его гости ре-

шают вызвать дух почившего, чтобы узнать его последнюю волю, 

выполнить его распоряжение, завещание. Но, когда дух появляет-

ся, сообщив, что заблудился и попал на сорок лет назад, неожи-

данно для себя эти уже взрослые люди, забыв, зачем вызвали его, 

перебивая друг друга, с большим интересом начинают расспра-

шивать, какими они были тогда, в далекие школьные годы. И вы-

ясняется, что все они, когда-то с искренней верой давшие клятву 

в верности и дружбе до последних дней, не выполнили ее, разо-

шлись, забыв самое святое, что было между ними. 

«Дух» свободно передвигается во времени и в пространстве. 

Нарушив законы материального мира, он блуждает среди друзей, 

познает и себя, и их. 

Одним из характерных признаков драматургии последних де-

сятилетий, как известно, было усиление установки на психоло-

гизм, что вызвало к жизни такой прием художественной условно-

сти, как введение в пьесу персонифицированных голосов персо-

нажей. 

В азербайджанской драматургии этот прием был применен 

Б.Вагабзаде в пьесе «Второй голос» (во второй редакции «Кто 

прав» - 1969). Пьеса построена на напряженной борьбе чувства и 

долга человека. Основной конфликт пьесы – конфликт внутрен-

ний, который реализуется в оригинальной художественной фор-

ме, а именно на сцену в качестве полноправных действующих 

лиц выходят двойники героев, олицетворяющие собой их второй 

голос – голос совести. Здесь условность – не просто эффектный 

технический прием, а средство выражения творческой мысли ав-

тора. Благодаря этому приему, автору удается проникнуть в глу-



85 

бинные пласты души героев, с присущим его творчеству психо-

логизмом раскрыть внутренний мир человека, его чувства, пере-

живания, показать страдания, через которые проходят герои, 

прежде чем прийти к определенному решению. Таким образом, 

борьба, происходящая в глубине души героев, представляется 

зрителю как открытое столкновение противоборствующих сил. 

Кроме того, условность такого рода способствовала более рель-

ефному выражению авторской позиции. 

Сюжет пьесы прост: двое любят друг друга, но вынуждены 

расстаться, так как он женат и имеет дочь. На первый взгляд – 

банальная история, обычный любовный «треугольник». Но автор 

создает на основе этого сюжета произведение, затрагивающее 

важные проблемы любви, брака, семьи, нравственной основы че-

ловека. 

Драматизм и острота внутренней борьбы героев – Решада и 

Арзу – связаны с тем, что здесь, как и в пьесе «Ты всегда со 

мной», героям предстоит выбор между категориями, имеющими 

равную нравственную ценность – долг и любовь. А. это, как из-

вестно, относится к наиболее острым конфликтным ситуациям. 

Любовь Решада и Арзу не временное увлечение, не поиск при-

ключений. Искренняя и чистая, она основана на взаимном уваже-

нии, общности интересов. Она приносит героям ощущение сча-

стья, вдохновение, радость.  Однако счастье их не полноценно, 

так как Второй голос властно напоминает им о моральном долге 

перед семьей Решада. В конечном итоге победа оказывается за 

вторым голосом. Любовь отступает перед Долгом. 

Б.Вагабзаде не ставил здесь целью осудить Арзу и Решада за 

их любовь. Пьеса эта рассказывает о тяжелых испытаниях, вы-

павших на долю умных, хороших людей, которых судьба свела 

слишком поздно. Замысел пьесы ясно подчеркнут в финале, когда 

Второй голос выступает уже как голос самого автора, прославля-

ющего человека, который сумел подчинить свои чувства разуму, 

долгу. Однако, как это уже не раз было отмечено в критике [22, 

148], автор не проявил последовательности в развитии темы, в 



86 

отношении к персонажам. Так, если моральная победа Второй 

Арзу была логически подготовлена автором, то этого нельзя ска-

зать о Решаде. Решад возвращается в семью не в результате внут-

ренней борьбы, которая на протяжении пьесы велась напряженно 

и остро, а только тогда, когда на этом твердо настаивает Арзу, 

закрыв за ним навсегда дверь.  

Рассматривая проблему любви и брака, Вагабзаде с самого 

начала подчеркивает, что настоящая крепкая семья – это семья, 

основанная на любви. Эта мысль находит свое яркое отражение в 

изображении семьи Шукюра и Малахат, которых связывает лишь 

только привычка и которые, несмотря на внешнее благополучие, 

глубоко несчастливы. Такая же обстановка царит и в семье Реша-

да. Нет сомнения, что, вернувшись в семью без любви, Решад 

превратится в «бескрылую птицу», будет вести такое же бесцвет-

ное существование, как и Шукюр. Поэтому появляется ощуще-

ние, что как бы велико и положительно ни было сознание, не-

справедливо в данном конкретном случае приносить ему в жерт-

ву любовь. Таким образом, поставив в центре пьесы важную и 

интересную тему, любви и долга, драматург не сумел убедить 

зрителя в необходимости победы долга, чего так удачно добился 

И.Эфендиев в пьесе «Ты всегда со мной». 

Надо сказать, что прием персонифицирования внутренних го-

лосов героев для азербайджанской драматургии не нов. Блестя-

щий пример этому дает пьеса выдающего азербайджанского дра-

матурга начала XX века Г.Джавида «Пророк», где образы Ангела 

и Скелета по сути дела являются выразителями противоречивых 

чувств внутри Мухаммеда, реализуют его мысли. Интересно, что 

и во «Втором голосе», и в «Пророке» есть моменты, почти тек-

стуально совпадающие. Так, Решад сразу после появления на 

сцене его Второго голоса с ужасом спрашивает: «Ты кто?», на что 

получает ответ: «Ты не узнаешь себя? Я твой разум, совесть, вто-

рой голос. Ты не бойся меня, мы – один человек». Вопрос «Кто 

ты?» задает Ангелу и Пророк, на что слышит почти такой же от-

вет. 



87 

Материализацию внутреннего «я» в более усложненном виде 

сделал Равным драматургическим приемом Р.Ибрагимбеков в 

пьесе «Ультиматум». Здесь в качестве главного героя выступают 

Он и три его Я. Эксплицируя разные пласты сознания героя, этот 

прием позволяет показать внутри одной цельной личности не-

сколько психологических двойников. Первое Я А это осторож-

ный, все взвешивающий обыватель, не осмеливающийся на ка-

кие-то решительные действия; Второе Я – это жестокий дисци-

плинированный революционер, он уверен в необходимости и 

справедливости выполняемой им миссии, оправдывает жертвы во 

имя революционных идей, и Третье Я – это интеллигент, апелли-

рующий к таким общечеловеческим ценностям, как совесть, гу-

манизм и пр. 

Интеллектуальный уровень спора, который ведет герой с самим 

собой, достаточно высок. Драматург не снижает аргументы, проти-

воречащие революционной убежденности героя. Некоторые во-

просы, которые он ставит перед собой, относятся к числу неразре-

шимых нравственных проблем, которые встают перед каждым но-

вым революционным поколением, например, вопрос о допустимо-

сти насилия, ограничения свободы революционной власти и т.п. 

При этом весьма примечательно, что автор не поддерживает ни 

одно «Я» своего героя. Объективно никто из них не прав до конца, 

в их голосах не слышно авторской точки зрения. Но в то же время, 

скрещивая, сопоставляя резко противоположные позиции и правды 

всех трех сторон, которые находятся как бы в отношении взаимо-

корректировки, драматург, воздерживаясь от однозначной оценки 

аргументов спорящих, тем самым косвенно бросает тень на про-

грессивность дела, в котором участвует герой. 

Таким образом, каждая из сторон как бы ведет свою «партию», 

а в целом довольно четко вырисовываются контуры авторской 

оценки событий. В данном случае, как нам кажется, перед нами 

проявление той полифоничности драмы, которое отстаивал А. 

Удодов, анализируя пьесу М. Горького «На дне» [37, 183]. 



88 

 Передаче авторской позиции, авторской точки зрения способ-

ствует и такой вид художественной условности, как воображае-

мые диалоги, видения. Призраки, видения, как известно, станови-

лись персонажами драматических произведений, играли боль-

шую роль в сюжетно-композиционном построении 

их, ориентировали читателя на прочтение авторского замысла 

еще с давних времен. Хрестоматийным приемом может послу-

жить Призрак отца в трагедии В. Шекспира «Гамлет». К этому 

приему обращается и выдающийся драматург- романтик 

Г.Джавид в пьесах «Шейх Санан», «Шейда». 

В 60-90-е годы в связи с бурным развитием лирико-психо-

логической драмы интерес к этому художественному приему за-

метно усиливается (И.Эфендиев «Ты всегда со мной», 

Б.Вагабзаде «Dar ağacı», «Yollara iz düşür», «Fəryad»). 

Так, в уже рассматриваемой пьесе И.Эфендиева «Ты всегда со 

мной» в самые трудные минуты героя к нему приходит на по-

мощь воображаемый образ покойной жены, которую он очень 

сильно любил. 

Надо заметить, что Хуршуд-ханум, являясь Гасан-заде, не про-

сто беседует с ним, в их разговоре всегда присутствует элемент 

спора. Она хочет вывести Гасан-заде из того минорного настрое-

ния, в которое он впадает. В критике были высказаны мысли о 

том, что Хуршуд-ханум – второе «Я» героя. Эта мысль нам ка-

жется верной лишь отчасти, потому, что там, где Хуршуд-ханум 

настойчиво советует Гасан-заде жениться, не замыкаться в своих 

заботах, так как сына он уже вырастил и достойно воспитал, а те-

перь надо подумать и о себе, мы слышим голос самого автора, 

умудренного жизненным опытом человека, осознающего, что 

одиночество Гасан-заде противоречит реальному ходу жизни, ее 

логике, что всеми своими действиями и поступками этот человек 

заслуживает счастья. Только в последнем диалоге, когда Хуршуд-

ханум пытается удержать его возле Наргили, ее голос звучит как 

внутренний голос Гасан- заде, отражающий его сомнения и коле-

бания, ведь он, как уже было сказано в первой главе, мучительно 



89 

борется со своим чувством к девушке, не дает себе права рассла-

биться. 

«Хурушуд ханум. Почему ты бежишь? Она любит тебя. 

Гасан-заде. Нет, это ошибка. Природа - строгий судья, у нее 

свои законы. За нарушение их она наказывает. 

Хурщуд-ханум. Уедешь... А что будет с ней? Тебе не кажется, 

что это похоже на предательство? Она видит свое счастье в тебе... 

Гасан-заде. Надолго ли? (Пауза). Когда она поймет свою 

ошибку, будет поздно (Короткая пауза). Она верит мне, и я дол-

жен решать за нее. Я не снимаю ответственности за ее судьбу. Ты 

увидишь, она будет счастлива. 

Хуршуд-ханум. Ты думаешь? 

Гасан-заде. Я сделал все, что мог. Остальное сделает жизнь» 

[40, 239]. 

Таким образом, как мы видим, основным мотивом, движущим 

действиями Гасан-заде, является стремление видеть Наргилю 

счастливой, и, переборов себя, он уезжает, потому что не уверен, 

что сможет составить полное, настоящее счастье девушки, кото-

рая моложе его сына. 

Если в пьесе «Ты всегда со мной» воображаемые диалоги по-

являлись лишь эпизодически, то у Р.Ибрагимбекова в пьесе «Мо-

мент истины» этот прием занимает главное место. Мысленным 

разговорам героя отводится почта одна треть всего художествен-

ного пространства. 

В центре пьесы два основных персонажа – Обвиняемый и Сле-

дователь. Драматург не называет своих героев конкретными име-

нами, стремясь к предельному обобщению. Обвиняемого – в 

прошлом известного спортсмена – ждет суровое наказание за ор-

ганизацию подпольного цеха, который выпустил и нелегально 

сбыл продукцию на сумму более миллиона рублей. Но скромный 

образ жизни Обвиняемого, его упорное молчание, а также нажи-

мы на Следователя скорее закрыть дело вызывают у Следователя 

подозрение, что Обвиняемый лишь только винтик в механизме 



90 

этого дела, главные же участники его – люди, видимо, наделен-

ные большой властью. 

Как верно отмечено А.Алекберли, действие в этой пьесе, кото-

рая построена как следственный допрос (киносценарий по этой 

пьесе, так и назывался – «Допрос») разворачивается в двух плос-

костях – в следственной камере и в кабинете Следователя. И если 

Следователь во время допроса пытается вскрыть истину и ведет 

борьбу, как это ни звучит парадоксально, за Обвиняемого, то в 

камере борьба эта идет внутри самого героя, и автор материали-

зует эту «раздвоенность», борьбу выведением на сцену нового 

образа – образа Жены [41, 117]. 

Надо сказать, что тот жизненный материал, который был по-

ложен в основу сюжета, представлял интерес не только для нашей 

республики. Пьеса в яркой художественной форме отразила те 

негативные процессы, которые, начиная с семидесятых годов, 

начали набирать силу по всему бывшему Союзу. 

Образ Жены, в которой воплотилось все самое светлое, самое 

лучшее Для Обвиняемого – любовь, верность, счастье – сопро-

вождает его на протяжении всего действия. С ней он мысленно 

отправляется в прошлое, вспоминая безмятежные, счастливые 

дни, с ней делит свои тревоги по поводу будущего их сына, ей он 

поверяет самые сокровенные мысли, благодаря ей он не теряет 

присутствия духа. Другими словами, она как бы живет в нем, 

превращаясь в его внутреннее «я». Беспредельно веря в честность 

и преданность Жены, Обвиняемый оказывается морально слом-

ленным, когда Свидетель представляет ему фотографии, свиде-

тельствующие о ее связи с главным виновником преступления, 

имя которого Обвиняемый упорно не выдавал следствию, сохра-

няя верность ложно понятому кодексу чести. Только после этого 

он раскрывает Следователю всю правду, но не для того, чтобы 

спасти себя – смысл жизни для него уже потерян с «предатель-

ством» жены, это скорее акт отмщения. С этой минуты Обвиняе-

мый теряет веру во все и всех, готов крушить весь мир и прогоня-

ет из своего сознания самое любимое существо – Жену, после че-



91 

го кончает жизнь самоубийством. Таким образом, условный образ 

Жены, воображаемые диалоги с ней позволили автору раскрыть 

внутренний мир своего героя, выразить отношение к тем вопию-

щим проявлениям беззакония, коррупции, которые губили все 

самое святое в людях, сеяли безверие в справедливость, гипер-

трофировали в сознаниях людей силу зла. 

Своеобразная композиционная структура отличает и пьесу К. 

Симонова «Четвертый», где смещение временных пластов, диа-

логи живых с мертвыми служат постановке важных нравственно-

этических проблем. Герой пьесы – американский журналист, ко-

торый участвовал в борьбе против испанского и германского фа-

шизма, но потом ради житейского благополучия, карьеристских 

целей вступил в компромисс с собственной совестью – поставлен 

перед дилеммой, имеющей решающее значение для его будуще-

го. Он может выступить на конференции и сказать всю правду о 

готовящемся полете американского самолета – шпиона над тер-

риторией Советского Союза, но тогда лишится всех достигнутых 

благ и будет раздавлен, и выброшен за борт, а если же промолчит, 

то будет по-прежнему процветать. Именно в этот крайне ответ-

ственный для него момент, когда он должен сделать решающий 

нравственный выбор, перед ним являются вызванные из небытия 

его боевые товарищи, погибшие в войну, и требуют от него чест-

но взглянуть правде в глаза. Он осознает меру своего морального 

падения, понимает свое настоящее место в жизни. 

Замысел пьесы Симонова отнюдь не сводится к тому, чтобы 

разоблачить предателя, которого теперь судят три погибших лет-

чика. Тогда, во время войны, они трое сознательно пошли на 

смерть, чтобы Четвертый и несколько других заключенных могли 

бежать из концлагеря. Драматург не упрощает характера героя, не 

сглаживает драматизма возникшей острой нравственной ситуа-

ции. Суд над человеком, ставшим на позорный путь сделок с со-

вестью, отрекшимся от памяти своих боевых друзей, оказывается 

одновременно и судом героя над самим собой, ибо его безжа-

лостные обвинители, трое погибших товарищей, неумолимо пре-



92 

секающие все его попытки самооправдания, вызваны его соб-

ственной волей, его желанием. 

В финале драматург не показывает конкретно, какое именно 

решение примет Четвертый в сложившейся критической ситуа-

ции, но не исключает и возможности духовного возрождения ге-

роя. В пьесе прозвучала философская мысль, которая была разви-

та автором в трилогии «Живые и мертвые» – никакое значитель-

ное событие в жизни не может пройти для человека бесследно, 

что в дне нынешнем незримо присутствует день вчерашний и за-

ложен будущий. И использованные условные приемы, резко уве-

личивая художественное пространство для изображения размыш-

лений героя, усилили эмоциональное звучание этой мысли. 

Видения преследуют героя пьесы А.Дударева «Рядовые», помо-

гая ярче и эмоциональнее выразить авторскую позицию. Пьеса по-

священа событиям великой Отечественной войны. Главный герой 

его Дервоед поставлен войной перед испытанием, страшнее кото-

рого кажется не выдумать. На его глазах немцы сжигают жену и 

маленького сынишку, подвесив его, как яблоко, на дерево, но он не 

может, не имеет права прийти к ним на помощь, так как находится 

в засаде, имея при себе секретные документы партизанского отря-

да. Выдать себя, бросившись к родным – значит погубить сотни 

жизней, предать дело. В тяжелейшей схватке между Чувством и 

Долгом побеждает Долг, но на всю жизнь остается надломленная 

душа, нестерпимое чувство вины перед любимыми людьми, острая 

непреходящая боль. И с тех пор за ним как бы ходит тень жены и 

сына, с которыми он мысленно беседует, старается вымолить себе 

прощение. Обратимся к примеру: «Издали медленно-медленно 

идет Дервоед. Усталый, в пыли, без каски. Трудно определить его 

возраст. Может, под сорок, а может, и тридцать лет. Седой весь, 

даже брови седые. Измученные глаза все время смотрят под ноги. 

Прошел через разбитое здание к стене, опустился на пол. В проло-

ме возникает молодая белокурая женщина с ребенком на руках. 

Длинная, вышитая красным, белая-белая сорочка. Стоит и качает 

ребенка. Беззвучно, замедленно. 



93 

Дервоед (тяжело). Живой я, живой. Марья... Хочешь, не хо-

чешь, а живой. .. Прости ты меня... Извелся весь... 

(Женщина не отвечает. Качает ребенка). Пусто в моем сердце, 

Марья... Выкипело все... Отпусти ты мою душу... Хоть малость на 

войну спишу... Хоть чуть-чуть...» [34, 289]. 

На протяжение всей пьесы образ женщины с ребенком не раз 

возникает перед героем, но ни разу – ни в жестах, ни в движениях 

ее не чувствовалось прощения – вот почему и казнился солдат. И 

только лишь тогда, когда наступила долгожданная победа, опять 

возникшая в сознании героя женщина с ребенком «стала прибли-

жаться к своему мужу и солдату, чтобы утешить его. Гремел са-

лют. Гремело победоносное «Ура» над всей землей» [34, 289]. Та-

ким образом, только конечная Победа искупила вину Дервоеда 

перед женой и сыном. Только сейчас она потеплела к нему, как 

бы сознавая, что свобода родины, разгром ненавистного фашиз-

ма, как это ни тяжело признавать, требовали жертв, неимоверных 

страданий, но в то же время пьеса, раскрывающая трагическую 

судьбу героев, звучит как проклятье войне. 

В рассмотренных нами случаях введение в пьесу внутренних 

голосов персонажей, воображаемых диалогов, играло большую 

функциональную роль, органично вписывалось в художествен-

ную ткань произведения. Но в драматургической критике есть 

примеры, когда этот же прием оказывается как бы «лишним», в 

художественной структуре пьесы вполне можно было бы обой-

тись и без этого, искусственно привнесенного элемента. Сказан-

ное, как отмечается в работе А.Алекберли, можно отнести к пьесе 

И.Эфендиева «Дьявол, пришедший из огненной пустыни», где 

капитан Джон, освободив из плена арабскую девушку Сурейю, 

помогает ей бежать, и в это время в слабой дымке пустыни ему 

видится грозное лицо дяди, опекуна генерала Вилсона. Эта сцена 

задумана автором для показа внутреннего беспокойства, сомне-

ний, который не до конца уверен в том, правильно ли он посту-

пил, совершив такой гуманистический акт, не является ли этот 

поступок предательством по отношению к своим. Однако реали-



94 

зация замысла, как показывает анализ пьесы, оказалась не совсем 

удачной, так как условный прием в данном случае нарушил ху-

дожественную целостность пьесы, и потеря оказалась выше при-

обретения [41, 117]. 

Необычное композиционное построение отличает пьесу А. 

Арбузова «Выбор», где драматург хочет сделать для читателя и 

зрителя видимым, ощутимым невидимое, скрытое только мыс-

ленно представляемое. Содержание пьесы сводится к следующе-

му: перед ученым Двойниковым (о значении фамилии героя мы 

уже говорили в первой главе) раскрываются разные пути: бросить 

свою тему и вести спокойную работу в Москве или же продол-

жать эксперименты в Подмосковье, обрекая себя на беспокойную, 

тревожную жизнь. Автор показывает героя в обеих ситуациях: 

второй акт изображает вариант жизни в Условиях эксперимента, а 

третий – в комфортабельной, респектабельной жизни. В разных 

вариантах Двойников выбирает и разных жен: в первом случае 

это коллега по работе, принципиальная, деловая Жанна, во вто-

ром – милая Ларушка. Автор определил жанр своей пьесы как 

«драматическая задача». Это действительно задача с двумя вари-

антами решения, один из которых, „как можно заметить по со-

держанию, ближе к герою: это вариант спокойствия и комфорта, а 

другой выражает авторский нравственный идеал. 

Изящество, тонкий психологизм авторского письма в сочета-

нии с условными ситуациями и умозрительными положениями 

дают возможность автору поставить перед зрителями задачу, ре-

шение которой в конечном итоге связано с индивидуальным под-

ходом к жизни, с индивидуальным нравственным потенциалом. В 

то же время Автор ведет нас к определенному решению. В треть-

ем акте герой видит памятник другому Двойникову, который 

предпочел комфортабельной жизни путь сложных научных ис-

следований, эксперименты – это развернутая поэтическая мета-

фора, выражающая идеал и кредо автора и одновременно укор 

герою, предавшему этот нравственный идеал. 



95 

В драматургии последних десятилетий можно обнаружить и 

еще один интересный прием – введение в действие на равные 

символические образы, осуществляющих «эффект присутствия 

автора». Интересна в этом плане пьеса И.Друце «Дойна», где вза-

имодействуют картины символические и бытовые, люди реаль-

ные и условный персонаж в облике неведомо откуда появившей-

ся девушки – песни Дойны, которая судит человека, потерявшего 

совесть. Образ Дойны содержит несколько смысловых рядов – 

это и лирический субъект автора, и народное сознание, и вопло-

щение совести главного героя. Образы- символы населяют и тра-

гедии башкирского драматурга Мустая Карима. 

Своеобразно введен символический образ – образ Смерти – в 

пьесу В.Астафьева «Прости меня». Посвященная событиям Вели-

кой Отечественной войны «Прости меня» - драма о нравственно 

философских и морально-этических проблемах – жизни и смерти, 

долге и совести, смысле бытия, счастье и несчастье. Автор утвер-

ждает нравственную красоту героев пьесы, которые умеют жить 

для других, не уклоняются от выполнения своего долга перед Ро-

диной и народом. Введение образа Смерти обуславливает роман-

тическую направленность пьесы, усиливает ее патетику, героиче-

ское звучание. Смерть имеет человеческий облик, разговаривает с 

людьми, вмешивается в их судьбы, имеет свой характер. При пер-

вом своем появлении она словно возникает из вечного космоса: 

на ней – черное, диковинное платье, подол которого разделен на 

широкие антрацитно сверкающие ленты, по которым искрятся 

ночные звезды. Таков изначальный романтический образ Смерти. 

В дальнейшем этот образ наделяется вполне житейским, досто-

верными чертами, все настойчивее обытовляется и даже вульга-

ризируется. Отталкиваясь от народных представлений о Смерти, 

драматург изображает ее в таких бытовых проявлениях, которые 

полностью снимают с нее мистический ореол [3, 21-28]. 

«Миша. (Взял Смерть за воротник, повернул к себе). Чего тут 

ищешь? А вырядилась-то! Вырядилась! ... Рядишься, маскиру-

ешься?! 



96 

Смерть. (Со вздохом). Чего же делать, солдатик? Всяк со своей 

задачей, культурно говоря, миссией... Дал бы закурить! 

(Миша протягивает кисет. Смерть уверенно и быстро излажи-

вает цигарку. Миша дает ей прикурить. Смерть закашлялась). Ну 

и само драл! [3, 102]. 

В сниженном обытовленном изображении Смерти столько 

иронии, сарказма, что это уже само по себе дает возможность 

ощутить свое превосходство над нею, укрепляет веру в торжество 

жизни. 

Суждение Смерти граничат с обывательской моралью. Это за-

метно, например, в ее неудачных попытках подвести итог жизни 

умирающего Афони Сидорова: «Ну что он, этот мужик, видал? 

Работу, еду, сон. Солдатских горелых сухарей отведал, в окопной 

грязи изгрызен, отцами-командирами до дыр проматерен...» [3, 

92]. Явно утрируя, Смерть выпячивает только одну, далеко не 

главную сторону бытия Афони, которая не заслоняет, а поднима-

ет его великий подвиг крестьянина-труженика и воина. Он уходит 

из жизни с достоинством. Его возвращения домой ждут жена и 

трое детей. Но у него нет чувства расслабленности, жалости к се-

бе. Моральный дух его не сломлен. Афоня умирает с сознанием: 

все, что должен сделать человек, главное в жизни, он совершил. 

Герой умирает физически, но его духовная сущность продолжает 

жить в людях. Чувство собственного достоинства, гордости за-

ставляет его сказать: «Пахарь в услужение Смерти не ходок. Он 

для жизни рожден (показывает на сыновей). Вот они, мои пахари! 

Стоят! Неодолимо! И пока под ними дышит земля, нет нам кон-

ца!» [3, 91]. 

Неслучайно перед кончиной Афоня пожелал увидеть родные 

места. Смерть исполняет его просьбу, хотя снижает пафос уми-

рающего. 

«Афоня. Горы! Тайга, пашня! Деревушка на пригорке! Тро-

пинки детские. Стежки гулевые... Родина моя! Как же покинуть-

то тебя? На кого? 



97 

Смерть. Еще один блажной! Родина ему нужна! Нужен ли ты 

Родине с перебитым-то хребтом? 

Афоня. Я ей всякий нужен. 

Смерть. Святое заблуждение» [3, 14]. 

Здесь можно заметить цинизм Смерти, которая готова опош-

лить даже святое чувство любви к Родине, к дому, к семье, но 

можно увидеть и горькую правду в ее словах. Драматург, про-

шедший суровые испытания войны, оставившей неизгладимый 

след в его душе, не мог без горечи видеть, как в обществе, посте-

пенно разъедаемом коррупцией, взяточничеством, социальной 

пассивностью, равнодушием самые святые чувства цинично из-

вращались, и слова Смерти обнажали самые неприглядные сто-

роны этой действительности, где порой ветераны войны, обой-

денные заботой государства, вынуждены были продавать свои 

боевые ордена и медали, превращались в бомжей. Так что полу-

чалось все же, что любовь-то не всегда была взаимной. Но конеч-

но же, так трактовать слова Смерти в начале восьмидесятых было 

бы невозможно. 

Смерть в драме Астафьева не является однозначным персона-

жем, выступающим только как воплощение зла. Ее идейно-

художественная функция* гораздо сложнее. Она как бы вбирает в 

себя трагический опыт народа в годы Великой Отечественной 

войны. Смерть не всегда жестока. Она пощадила людей, которые 

после бомбежки оказались заживо погребенными под развалина-

ми дома. Ей не чужды обычные человеческие чувства. Она сим-

патизирует юным влюбленным – Мише и Лидии. Здесь Смерть 

вынуждена была, пусть временно, отступить перед жизнью, перед 

силой любви. 

Финал пьесы «Прости меня» окрашен в романтико-

трагедийные тона. Лида, прощаясь с Мишей, видит, как Смерть 

обнимает его и уводит туда, где грохочет бой. Гибель юного ге-

роя предрешена. Зал потрясает трагический крик Лиды: «Пусть 

остановится война!». 



98 

Использование романтически-художественных средств усили-

ло трагедийность звучания пьесы Астафьева. Само присутствие 

Смерти в пьесе создает особую романтическую атмосферу, в ко-

торой исчезает грань между действительностью и вымыслом, 

сказкой.  

В современной русской и азербайджанской драматургии мож-

но выделить еще одно интересную форму выражения авторской 

оценки – прямое обращение в зрительный зал героя, форму лири-

ческого монолога. По такому принципу построена пьеса 

Р.Ибрагимбекова «Кабинетная история», где повествование ве-

дется от первого лица. Герой испытывает необходимость расска-

зать людям о своих затруднениях, ошибках, колебаниях, сомне-

ниях. Не случайно автор называет свою пьесу «исповедью в 2-х 

частях». Исповедь стала главным жанром и стилевым признаком 

пьесы. 

Таким образом, можно резюмировать, что авторская позиция в 

азербайджанской и русской драматургии 60-90-х годов XX века 

ярко проявляется через сюжетно-композиционное построение 

пьес, одной из форм которого стало обращение к приемам худо-

жественной условности. 

 

  



99 

ВОПРОСЫ И ЗАДАНИЯ 
 

1. Какие формы художественной условности используются в 

драматургии для выражения авторской позиции? 

2. Какова роль ретроспективных сцен в пьесе И.Эфендиева 

«Ты всегда со мной»?  

3. Какие формы синхронного изображения событий в едином 

пространстве использованы в пьесах Р.Ибрагимбекова? Как 

они способствуют передаче авторской позиции? 

4. Как через сцены – воспоминания передано авторское отно-

шение к герою и событиям в пьесе А.Вампилова «Утиная 

охота»? 

5. Раскройте своеобразие ретроспективных сцен в пьесе А. 

Арбузова «Счастливые дни несчастливого человека». 

6. Как композиционное настроение пьесы Р.Ибрагимбекова 

«Женщина за зеленой дверью» способствует раскрытию ав-

торского замысла? 

7. Проанализируйте особенности композиционного построе-

ния пьесы Р.Ибрагимбекова «Ультиматум». 

8. Согласны ли вы с авторской позицией Б.Вагабзаде в пьесе 

«Второй голос»? 

9. В чем функциональная роль воображаемых диалогов в рас-

крытии авторского замысла в пьесах азербайджанских дра-

матургов? 

10. Раскройте роль символических образов в выражении автор-

ской позиции в драматургическом произведении. 

 

 

  



100 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 
 

Анализ произведений азербайджанской и русской драматургии 

60-90-х годов подводит к выводу, что здесь главным образом 

условное изображение действительности сводилось к простран-

ственно-хронологическим смещениям пьес, персонификации 

внутренних голосов персонажей, мысленным диалогам с отсут-

ствующими или умершими людьми, сценам-видениям, введению 

в действие символических образов и т.д. 

Ретроспективные сцены, игра в будущее, наличие нескольких 

временных пластов по-своему способствуют передаче авторского 

отношения к изображаемому, к персонажам, делают понятными 

мотивы их поступков. 

Авторское отношение передается также через такой прием, как 

лирический монолог, обращенный непосредственно в зрительный 

зал. 

Данное учебное пособие, в котором рассматриваются различ-

ные формы выражения авторской позиции в драматургическом 

произведении призвано стимулировать магистрантов как лучших 

научных работников, преподавателей к активным поискам в этом 

направлении.   

 

 

 

 

 

 

  



101 

СПИСОК ИСПОЛЬЗОВАННОЙ ЛИТЕРАТУРЫ 
 

1. Антипьев Н.П. Образ автора и способы его воплощения в рус-

ской драме XX века. 20-60-е годы. («Плодотворный момент» в 

развитии гуманистических  концепций и художественных 

форм). Автореф. ... канд. филол. наук, М.: 1991,35 с. 

2. Арбузов А. Драмы. М.: 1969, 679 с. 

3. Астафьев В.И. «Прости меня» // Наш современник, 1980, № 

5, с.21-28. 

4. Белинский В.Г. Собр.соч.. в 3-х т. т.2, М.: 1948, 906с. 

5. Белинский В.Г. Собр.соч.: в 3 т., т.З М.: Госполитиздат, 

1948, 222с. 

6. Белинский В.Г. П.С.С., в 3-х т., т.З, М.: 1954, 499 с. 

7. Брехт Б. Театр. Соч. в 5 тт. Т.2, М.: 1965, 671 с. 

8. Вампилов А. Б. Избранное. Утиная охота. Прошлым летом в 

Чулимске.   Старший сын. М.: Искусство, 1984, 586 с. 

9. Вишневский Вс. Оптимистическая трагедия. Пьесы. М.-Л.: 

Госиздат. «Искусство», 1949, 195 с. 

10. Гегель Г. Сочинения. Т.Х1У. М.: 1958, 329 с. 

11. Гельман А. Н. Зинуля // Театр, 1984, № 6, с.134-148. 

12. Гельман А.Н. Пьесы. М.: Советский писатель, 1985, 271 с. 

13. Гоголь Н.В. Собр. соч. в 6 т., т.6. М., Госполитиздат, 

1953,455 с. 

14. Горький А.М. О пьесах. Горький о литературе. М.: 1953, 594 

с. 

15. Ефремов М.О. Сила характера // Современная драматургия, 

1983, № 2, с.54-67. 

16. 3арудный Н. Пьесы. Киев: 1971,424 с. 

17. Ибрагимбеков Р. Парк. Избранное, т.2. Баку: Азернешр, 

1989, 601 с. 

18. Ибрагимбеков Р. Прикосновение. М.: Искусство, 1977, 376 

с. 

19. Ибрагимбеков Р. Пьесы. Женщина за зеленой дверью. Баку: 

Язычи, 1983, 364 с. 



102 

20. Ибрагимбеков Р. Ультиматум. Пьесы. Баку: Язычы, 1983, 

366 с. 

21. Ибрагимбеков Р. Кабинетная история. Пьесы. Баку: 

1995,211с. 

22. Катышева Д.Н. Учебное пособие по курсу «Теория драмы и 

основные принципы анализа театральных произведений». 

М.: Профиздат, 1973, 148 с. 

23. Краткая литературная энциклопедия. М.: 1964,321 с. 

24. Комарова В.И. Принципы и содержание лингвистического 

анализа обстановочной ремарки как компоненты драмати-

ческого произведения. М.: 1973, 224 с. 

25. Мусаева Б.С. О прошлом - во имя будущего. Баку: 1992,148 

с. 

26. Мусаева Б.С. Современная азербайджанская драматургия 

(70-80-е годы). Основные тенденции развития. Баку: Ишыг, 

1991,126 с. 

27. Огонек. 1962, № 3, с.21-30. 

28. Рудницкий К. «По ту сторону вымысла» (Заметки о драма-

тургии А.Вампилова) // Вопросы литературы, 1974, № 10,  с. 

12-33. 

29. Сахновский-Панкеев В.А. Драма. Конфликт. Композиция. 

Сценическая жизнь. М.-Л.: Искусство. 1969,232 с. 

30. Сахновский-Панкеев В.А. Актуальные проблемы теории 

драмы. Ав- тореф. ... докт. филол. наук. Л.: 1973, 50 с. 

31. Сахновский-Панкеев В.А. О драме как произведении теат-

рального искусства // Методологические проблемы совре-

менного искусства. Сборник статей. Л.: Знание, 1975, вып. 

№ 1, с.43-60. 

32. Садыхова-Грачева Д. О советской лирической драме 50-60-

х годов. Ташкент: 1976, 72 с. 

33. Сильман Т.И. Подтекст – это глубина текста // Вопросы ли-

тературы, 1969, № 1, с.89-102. 

34. Советская драматургия. М.: Искусство, 1981, № 1,289 с. 

35. Современная драматургия. М.: Искусство, 1983, № 2,280 с. 



103 

36. Сушков Б. А.Вампилов. Размышления об идейных корнях 

проблематике, художественном методе и судьбе творчества 

драматурга. М.: Советская Россия, 1989,164 с. 

37. Удодов А.В. Идейно-композиционная структура и проблема 

авторской позиции в пьесе Горького «На дне» // Воронеж: 

1989, 183 с. 

38. Червинский А. «Счастье мое». М.:  1986, 60 с. 

39. Чехов А.П. Избранные сочинения в 2-х тт. М.: Художе-

ственная литература, 1979, т.2,701 с. 

40. Эфендиев И.М. Пьесы. Баку: Гянджлик, 1984, 331 с. 

 

На азербайджанском языке 

 

1. Ələkbərli Ə. Dramaturgiyada sənətkarlıq axtarışları. Bakı: 

1997,117 s. 

2. Kamal Adulla. Ruh. Pyeslər. Bakı: 1997, 208 s. 

3. Kamal Abdulla. Unutmağa kimsə yox. Hərdən mənə mələk də 

deyirlər. Bakı: 1995,173 s. 

 

 

 



Рена  Эюбова 

 

СПОСОБЫ  ВЫРАЖЕНИЯ 

АВТОРСКОЙ  ПОЗИЦИИ  В  ДРАМЕ 
 

(на материале русской и азербайджанской 

драматургии 60-90-х годов ХХ века) 

 

Учебное пособие 
 

 

Bakı: “Zəngəzurda” çap evi, 2022 – 104 səh. 

 

 

Çap evinin rəhbəri: 

Mübariz Binnətoğlu 

 

 

Korrektor: 

Şəbnəm Allahverdiyeva 

 

 

Kompüter tərtibçisi: 

Tahirə İmamova 

 

 
Çapa imzalanmışdır: 27.06.2022 

Kağız formatı: 60x84 1/16 

H/n həcmi: 6,5 ç.v. 

Sifariş: 512 

Sayı: 100 
_______________________________ 

ZƏNGƏZURDA” çap evində çap olunub 

Redaksiya ünvanı: Bakı şəh., Mətbuat prospekti, 529-cu məh. 

Tel.: +994 50 209 59 68 

+994 55 209 59 68 

+994 12 510 63 99 

e-mail: zengezurda1868@mail.ru 


	Eyyubova - Ders vesaiti_01 (1)
	Eyyubova - Ders vesaiti_02 (1)
	Eyyubova - Ders vesaiti_03

